
1 

 

 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA METROPOLITANA  

UNIDAD XOCHIMILCO 

 

DIVISIÓN DE CIENCAS SOCIALES Y HUMANIDADES 

POSGRADO EN DESARROLLO RURAL 

NIVEL MAESTRÍA 

 

 

TEJIENDO SUEÑOS EN LA MONTAÑA DE GUERRERO: LA EXPERIENCIA DE 
VINCULACIÓN DE ENLACE, COMUNICACIÓN Y CAPACITACIÓN A.C. 

 

 

T        E        S       I       S   

QUE PARA OBTENER EL GRADO DE  

MAESTRA EN DESARROLLO RURAL  

P R E S E N T A:  

IXCHEL CARRASCO ARIAS  

 

 

DIRECTOR DE TESIS: DR.CARLOS CORTEZ RUÍZ  

 

 

 

MÉXICO, D.F.                                    JULIO DE 2015  

 



2 

 

Honro y dedico 

 

A las mujeres y hombres de los pueblos de la lluvia,  
del fuego y del maíz,  

por su sabiduría ancestral, 
 por su fuerza, voluntad y gentileza del corazón, 

por su esperanza para seguir siendo  
las y los guardianes de La Montaña de Guerrero 

 

A las mujeres, hombres, niñas y niños nahuas  
del Colectivo Cochiauxochitl de la comunidad de Mexcaltepec II,  

Cuamancingo y El Ranchito Amolixtlahuaca 
por su ternura y esperanza del corazón   

por saber nutrir el ritual del compartir en UNIDAD 
por su capacidad para tejer como petate sueños compartidos para la vida buena  

 
 

A mis abuelas María González y Aurora González  
Y mis abuelos Lázaro Rubio y Miguel Carrasco  

 
 

A mi madre Martha Elena Arias y mi padre Luis Enrique Carrasco  
 
 

A mis hermanos Ik Balam Carrasco y Canek Carrasco, y hermana Teresa Ortega 
 
 

A mis sobrinos Einar Carrasco, Aj Canek Carrasco y sobrina Galia Carrasco 
 
 

A ti estrellita del cielo Ita Yuku que llegaste en este camino montañero  
 
 

A mis compañeras y compañeras de ENLACE, Comunicación y Capacitación A.C.:  
Jaime Cuevas, Odilia Alatorre, Arquímedes Bolito, Mirka Gilbert,  

Juan Carlos Hernández,Doris Carmona, Miguel Ángel Paz y Javier Vargas   
 

A Oscar Patiño, Nepthali Barrientos, John Prucha  
 
 

A Carlos Cortez Ruíz 
 
 

A Xanatl Barra y Alhelí Pérez  
 
 

Al xii nu´u (abuelito fuego)   



3 

 

 

Agradecimientos 

 

A la vida misma, al corazón del cielo y el corazón del tierra.  

A mi madre Martha Elena y padre Luis Enrique por ser los dadores de mi vida, por 
ser mi maestra(o), mis guías de vida, y por heredarme el amor, sensibilidad, 
respeto y compromiso hacia nuestra sociedad. Y por acompañarme con su amor 
incondicional.  

A mis hermanos Ik Balam, Canek y Tere; y sobrinos Einar, Aj Canek y Galia que 
han estado presentes en mi camino con sus enseñanzas, amor, respeto y apoyo 
profundo. Gracias por su presencia en mi vida.   

Al colectivo de ENLACE, Comunicación y Capacitación que ha sido parte de mi 
proyecto de vida en los últimos años y desde el cual he aprendido a tejer y ante 
todo tejer junto con otros-as el nosotros. Por su apoyo, respaldo y compañía en 
todo este proceso de apertura regional en La Montaña de Guerrero.    

En particular agradecer profundamente a Javier Vargas, Miguel Ángel Paz, Jaime 
Cuevas porque creyeron en mí y porque han sido mi inspiración y maestros de 
camino en ENLACE.  

Agradezco a Jaime Cuevas, incansable compañero de camino que me 
acompañaste con sabiduría, con esperanza y con fuerza del corazón para hacer 
posible el enraizamiento de nuestro sueño en La Montaña. Por tu presencia, tus 
consejos, tu cariño, alegría y compromiso, gracias desde el corazón.   

Agradezco la dicha por caminar junto a mis hermanas y hermanos Odilia Alatorre, 
Arquimedes Bolito, Juan Carlos Hernández, Mirka Gilbert, Josafat Catalán, 
Cristian Reyna, Daniel Escobar, Mercedes Ortíz, José Alfredo Madrid que han sido 
parte del Equipo Tlapa y con quienes he aprendido el ritual de ser familia y hacer 
comunidad en este sueño compartido en La Montaña.   

A las mujeres y hombres ñuu´savi  y nahuas de La Montaña de Guerrero que me 
acompañaron con su sabiduría, alegría y esperanza en esta travesía montañera. 
Por su confianza, reconocimiento y apertura para mostrarme-nos la manera en 
como entretejen su vida. En particular a las mujeres y hombres del Colectivo 
Cochiauxochitl de la comunidad de Mexcaltepec II que nos recibieron con apertura 
del corazón y con quienes aprendimos a sembrar sueños en medio de la 



4 

 

adversidad. Porque me animaron a no desistir y se convirtieron en mi fuente de 
inspiración. Por su incansable voluntad, esperanza y sabiduría, gracias. 

A compañeros y compañeras, organizaciones hermanas como GEA, CEE, y los 
religiosos del Espíritu Santo con quienes hemos tejido iniciativas compartidas en la 
Montaña. Agradecer que han sido referentes para saber que sí posible construir el 
compañerismo montañero.  

Agradezco a Oscar Patiño por ser acompañante de camino, por tu apoyo 
incondicional para irme a la Montaña, por tu presencia en vida, gracias. 

A John Prucha por su presencia, hermandad y consejo aún en la distancia 
geográfica.     

A Carlos Cortez Ruíz por ser parte de mis maestros de vida, por tu profundo 
sentido de esperanza para actuar en nuestra realidad.  

A Miguel Meza por sus comentarios, disposición y voluntad para acompañarme en 
el cierre de este proceso.  

A mis maestras y hermanas de camino lunero Xanatl Barra, Alhelí Pérez, Adriana 
Ríos, Marina, Desiré y Raquel que han sido un nuevo pilar para reaprenderme y 
honro su presencia en esta fase de mi vida que me ha ayudado para cerrar este 
proceso.   

Y profundamente agradecida con todas y todos quienes contribuyeron con sus 
aportes, sus energías, y amorcito para que el proceso de vinculación de ENLACE 
en la Montaña y este texto  vieran la luz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

Índice  

Introducción………………………………………………………………………………6 

Capítulo I. El Contexto Montañero…………………………………………………..14 

1.1. Características ecológicas…………………..…………………………..15  
1.2. Características socioeconómicas………………………………………18 
1.3. Situación de género y participación de las mujeres………………….25  
1.4. Formas de organización socioterritorial… …………………………….37 
1.5. Identidad, cultura y espiritualidad montañera……...………………….53 
1.6. Disputa por el territorio ………………………………………………….61 

Capítulo II. Estrategias de vida montañera………………………………………..67 

          2.1.  La agricultura de Montaña “Tlacolole”, ganadería, recolección y          
                  comercialización………………………….…………………………………70  
          2.2.  Éxodo montañero: migración nacional e internacional………………....78 
          2.3.  Subsidios gubernamentales ………………………………………………93 
          2.4.  Producción de maíz bola…………………………………………………..94 
 
Capítulo III. ENLACE, Comunicación y Capacitación A.C.:  
                     Una organización civil que teje junto con otros para el nosotros  
 3.1. Breve bosquejo de Enlace 
                  Nuestra historia…………………………………………...........................97 
          3.2. Mapeo de la regionalización……………………………………………...103 
          3.3. Del planeamiento de Enlace: enraizamientos,  

       polinizaciones y frutos…………………………………………………….107 
3.4. Enfoques metodológicos y 

                  metodología de vinculación comunitaria………………………………..114 
 
CAPÍTULO IV. Tejiendo sueños en La Montaña de Guerrero: la experiencia de 
vinculación de Enlace, Comunicación y Capacitación A.C.  
 
 

4.1. Proceso de vinculación de ENLACE en La  Montaña……………….124 
4.2.  ¿Por qué ENLACE en la Montaña de Guerrero?...............................125 
4.3.  Proceso de exploración e inserción en el territorio…………………..129 
4.4.  Haciendo camino al andar en La Montaña…….…..…………………142 
4.5. Tejer como petate. El acompañamiento al proceso organizativo del 

                  “Colectivo Cochiauxochitl” de la comunidad de Mexcaltepec II 
                   Bellavista del municipio de Chilapa de Álvarez……………………….148 
 
Apuntes a modo de conclusión…………………………………………………….193 
 
Bibliografía……………………………………………………………………………..199 



6 

 

Introducción  

Mis primeros pasos en la Montaña me permitieron ir reconociendo poco a poco la 

realidad en que viven los pueblos de la lluvia, los pueblos del fuego y los pueblos 

del maíz.  

Desde un horizonte en donde sólo se miran montañas se aparece un mar de 

nubes que entreteje a los caminos, las montañas y sus  historias; el padre sol que 

nace deslumbrante al amanecer para calentar los días, la abuelita luna que en sus 

diversas fases cuida de los cultivos e ilumina las noches; carreteras sinuosas, 

caminos de terracería accidentados, barrancas profundas a la orilla de las 

carreteras estrechas y en mal estado; paisajes agrestes, montaña gris en 

temporada de seca, pero con capacidad extraordinaria de transmutarse con las 

primeras lluvias que inmediatamente la llenan de verdor y multiplicidad de colores: 

flores, vegetación abundante, y diversidad de animalitos; ríos que suenan porque 

agua llevan, algunos otros sin agua porque han perdido su caudal, pero que han 

dejado la huella para que no se olviden de ellos. 

Mujeres y hombres caminando al pie de los caminos con rostro endurecido, pero 

que al igual que la naturaleza se puede transmutar en una bella sonrisa cuando de 

saludar se trata; mujeres y hombres trabajando la tierra con rostros, manos y pies 

curtidos por la historia de su ser campesino herencia de sus abuelos y abuelas; 

mujeres y hombres “allá arriba, lejos” caminando en el monte recolectando leña, 

hongos, plantas, flores y animalitos para complementar la alimentación de su 

familia para ese día o varios días; mujeres sabias sentadas en el entrecejo de las 

puertas de su casa bordando sus servilletas y tejiendo en sus telares de cintura 

sus sueños y sus huipiles con la multiplicidad de hilos de colores rosados, 

amarillos, naranjas, verdes, azules y morados. Rostros, miradas, voces,  sonrisas, 

canciones, sueños, sabiduría y esperanza de mujeres y hombres de la lluvia 

(Ñuu´Savi), del fuego (Me´phaa) y del maíz (Nahuas) que comparten día a día.  

Hombres y mujeres reunidos en sus Comisarias o espacios al interior de sus 

comunidades conversando sin que el tiempo sea prisa o una limitante; escasas y 



7 

 

pequeñitas casas de salud, y esporádicamente una escuelita de kínder o primaria; 

casas de adobe y teja, otras de madera y las menos de material; burros, caballos, 

toros, chivos, borregos, perros, gallinas, guajolotes y cochinitos que se viven y 

conviven en los traspatios de las casas, en los caminos y en el monte; las fiestas 

con comida, música, familia, vecinos, cuetes, velas, copal humeante, flores; banda 

de viento tocando en las afueras de una casa, una iglesia o un camino por motivo 

de celebración. Mujeres y hombres que se reúnen, que platican y que se 

organizan para mejorar sus condiciones de vida. 

Mujeres y hombres jóvenes que incorporan aceleradamente nuevos elementos 

identitarios; hombres a las afueras de las tiendas o en los caminos tomando 

cervezas o aguardiente; niñas y niños descalzos, con poca ropa a pesar de las 

bajas temperaturas de La Montaña caminando, llorando, jugando, riendo con sus 

rostros que en general duelen en el corazón porque paradójicamente reflejan 

ternura y alegría, y al mismo tiempo una profunda desolación; abuelas y abuelos 

sentados a la orilla del camino contemplando, simplemente contemplando el 

horizonte de su Montaña sagrada.  

Así, adentrarse a la región de La Montaña de Guerrero es toparse con una 

realidad enigmática que se refleja como un mosaico con diversidad de direcciones 

y profundos significados. Se caracteriza por una cotidianeidad que es 

heterogénea, contrastante y paradójica, ya que la población de la región vive en 

un mundo lleno de riqueza y abundancia, y al mismo tiempo en un mundo en 

donde la precariedad de las condiciones de vida se vuelve a los ojos alarmante y 

avasalladora. 

A esta realidad llegamos como ENLACE, Comunicación y Capacitación A.C. en el 

año de 2010, con la intención de enraizarnos en la región de La  Montaña para 

acompañar procesos organizativos que impulsaran iniciativas campesinas para 

contribuir a mejorar la calidad de vida de las familias y comunidades montañeras.  



8 

 

Esa era la intención de ENLACE, pero ¿a qué realidad llegábamos?, ¿con quiénes 

caminaríamos para avanzar en el sueño de ENLACE?, ¿qué pasaría en el 

camino?, ¿lograríamos enraizar el trabajo de ENLACE en la región?.  

Fueron algunas preguntas que nos surgieron en el proceso de inserción a la 

realidad montañera. Y así llena de preguntas, de duda, temores, pero a la vez, con 

el ánimo colectivo, los sueños e inspiración por el simple hecho de poder conocer 

una nueva realidad desde la cual íbamos a poder tejer junto con los pueblos 

nahuas, me´phaa y ñuu´savi iniciativas para la buena vida,  ¿sería posible? no lo 

sabíamos, pero el impulso de la esperanza de que es posible actuar aún frente a 

escenarios de vida complicada nos motivó al intento. 

Había convicción y emoción, con un andamiaje histórico de una organización civil 

como ENLACE con experiencia acumulada pero con incertidumbres de llegar a un 

nuevo territorio; éramos conscientes del desafío que teníamos por delante. Yo 

estaba recién ingresando al equipo de ENLACE, tenía escasos tres meses de 

participación en el proyecto institucional, y me sentía muy motivada, pero sabía 

que tenía un doble reto, por un lado conocer a ENLACE en sí mismo: quién era, 

qué hacían, cómo lo hacían, y que en breve tenía que permearme de la 

perspectiva, de la identidad y su historia porque sería el referente para presentar a 

la organización ante los distintos actores en la región, y por el otro lado, el reto de 

llegar a una región nueva, desconocida para mí, sin referentes previos y sólo 

sabiendo de la complejidad de su realidad y desde la cual habría que desplegar 

vínculos de colaboración para apuestas comunes.  

Aún frente a ambos retos decidí-mos avanzar siempre con el respaldo, experiencia  

y soporte institucional de ENLACE para intentar encontrar las posibilidades, 

siempre desde el intento de que es posible actuar aun en realidades adversas. 

Esto lo había aprehendido desde mi formación y principios propios que me heredó 

mi familia y porque durante los últimos cuatro años había colaborado en el 

Programa de Investigación Interdisciplinaria sobre Desarrollo Humano de la 

Universidad Autónoma Metropolitana - Unidad Xochimilco que era coordinado por 

el Doctor Carlos Cortez con quien me había permeado fuertemente del principio 



9 

 

esperanza y de que es posible transformar nuestra realidad aun ante contextos 

verdaderamente críticos.   

Desde estas bases fue que iniciamos la travesía junto con el equipo de 

coordinación institucional de ENLACE, en particular desde el acompañamiento de 

Jaime Cuevas quien había sido el responsable para llevar a cabo el proceso de 

exploración y de inserción al territorio.  

Y a partir de 2010 emprendimos un esfuerzo colectivo desde ENLACE para 

explorar un nuevo territorio como lo era la Montaña.  

¿Qué paso en el proceso?, ¿se logró concretar la apuesta institucional para tejer 

junto con otros el nosotros en comunidades de la Montaña de Guerrero?, 

¿encontró viabilidad y pertinencia el planteamiento de ENLACE en la región?, 

¿aún con la complejidad de la realidad se han podido acompañar iniciativas 

comunitarias que abonaran a la buena vida campesina?, ¿se logró conformar un 

equipo regional de ENLACE para acompañar el proceso y el enraizamiento 

institucional?, ¿encontró viabilidad la metodología institucional que estaba probada 

en otras regiones del país?, ¿hubo condiciones para articularse con actores 

locales?.   

Estas son algunas preguntas que inspiraron el presente estudio. Cuyo objetivo ha 

sido rehacer el camino andado para dar cuenta del proceso de vinculación 

comunitaria de ENLACE en la Montaña de Guerrero durante el periodo de enero 

de 2010 a diciembre de 2014, con el fin de sistematizar la experiencia que por un 

lado, permita plasmar la historia del proceso para una mejor comprensión de lo 

que ha implicado insertarnos en un nuevo territorio y que al día de hoy ENLACE 

tenga presencia en La Montaña y con ello, se pueda contribuir a la identidad de las 

y los integrantes de ENLACE Montañero al poder revalorar su historia para seguir 

fortaleciendo el presente, y por el otro lado la intención de sistematizar el proceso 

ha sido para extraer los principales aprendizajes que ha dejado el camino para 

mejorar nuestra práctica y seguir respondiendo a los desafíos que impone la 

realidad regional.  



10 

 

Para lograr el objetivo me propuse hacer un alto en el camino y mirar no sólo la 

historia sino el ahora para reconocer nuestra práctica social en estos cinco años y 

en donde estuvieron colocadas las intenciones, las apuestas, los desarrollos y 

resultados que definitivamente han servido de inspiración, iluminación o 

advertencia para nuestro propio quehacer (Jara, 1994). Con este fin se avanzó en 

esta sistematización para recapitular desde la experiencia cotidiana y tratar de 

explicar los factores que permitieron avanzar en el proceso, y de esta manera sea 

un diálogo que permita seguir contribuyendo  al quehacer de ENLACE.  

Por tanto, este estudio se realizó desde la perspectiva dialéctica, aproximándonos 

a la comprensión de los fenómenos sociales, desde el interior de su dinámica, 

como sujetos partícipes en la construcción de la historia, totalmente implicados de 

forma activa en su proceso. Y de esta manera, nuestra práctica particular, como 

mujer y como ENLACE (con nuestras acciones, sentimientos e interpretaciones) 

ha hecho parte de esa práctica social e histórica en La Montaña de Guerrero 

(Jara, 1994).  

Práctica social en donde nos hemos involucrado activamente para contribuir a 

transformar la realidad y en el camino transformarnos a nosotras(os) mismos 

como personas, con nuestras racionalidades, sueños, voluntades y pasiones. En 

este camino montañero hemos sido eso a la vez -sujetos y objetos de 

transformación- (Jara, 1994) con disponibilidad creadora, y desde una convicción 

de que lo que hoy existe no es la única realidad posible sino que tiene sentido 

proponerse conocerla no solo para constar cómo es la realidad sino para 

implicarse en ella para desde allí intentar cambios en el presente que recrear 

nuestra realidad.  

Por tanto, en el contenido de este estudio haremos un viaje para aproximarnos a 

la realidad de La Montaña, por tanto en el capítulo uno se ubican elementos del 

contexto que la caracterizan para adentrarse a conocer más sobre los factores que 

influyen en la vida cotidiana de las familias y las comunidades de la región, para 

ello reflexionar sobre las problemáticas presentes en la realidad es importante, 

pero sin separarlas de los horcones que sostienes y recrean la vida cotidiana de 



11 

 

las individualidades y colectividades montañeras, por tanto, conoceremos 

características ecológicas, socioeconómicas, la condición y situación de las 

mujeres dentro del territorio, sus formas de organización socioterritorial, la 

importancia de la identidad, cultura y espiritualidad campesino indígena que 

forman parte de los elementos primarios para la reproducción social y arraigo en la 

región, por último en este capítulo abordare parte de las disputas que se gestan en 

el territorio por intereses, lógicas distintas y contrapuestas, y que en el fondo se 

lucha por quien ejerce el control del territorio mismo. 

En el segundo capítulo se abordará las estrategias de vida que forman parte de  

los modos de reproducción social de las familias y comunidades de la región que 

les permiten la subsistencia en medio de una realidad agreste, desigual y precaria, 

pero que al mismo tiempo está llena de riquezas en el entorno ambiental y 

sociocultural. Para ello, nos hicimos algunas preguntas motoras ¿cómo y de qué 

viven las familias de la Montaña?, ¿cómo sostienen su vida frente a una realidad 

que les margina?, ¿qué tipo de estrategias generan las familias en la vida 

cotidiana?. De esta manera profundizar sobre las características de los 

subsistemas campesinos y dinámicas de la vida que se entretejen en el territorio 

es fundamental porque desde allí es en donde ENLACE encontró resonancia de 

su quehacer para fortalecer junto con las y los campesinos esas estrategias de 

sobrevivencia para mejorarlas y con ello, favorecer sus condiciones de vida.  

Después del recorrido por el tipo de estrategias de vida de las familias montañeras 

para lograr la reproducción social en el territorio, y que han formado parte de las 

razones por las cuales el planteamiento de ENLACE encuentra pertinencia, 

sentido y significado en La Montaña es que vamos a conocer quién era el actor 

externo que llegaba al territorio. Para ello, es importante exponer ¿quién es 

ENLACE?, ¿cuál es su historia?, ¿cuál y en donde centra su planteamiento?, 

¿qué hacen, cómo lo hacen y para qué lo hacen?, responder estas preguntas es 

importante porque nos permitirá conocer al actor institucional que con su 

andamiaje histórico, político, identitario, conceptual y metodológico ha sido el 



12 

 

marco desde donde se ha desplegado el proceso de inserción y vinculación al 

territorio de la Montaña.  

Lo que dará paso a reflexionar y conocer las razones por las cuáles ENLACE 

decidió insertarse en la Montaña de Guerrero para  aproximarse a las 

problemáticas de la región ubicando los principales horcones comunitarios 

(sistemas de organización comunitario, identidad, cultura, espiritualidad, y 

estrategias de vida) y desde allí vincularse con los actores locales para emprender 

y fortalecer iniciativas comunitarias que apuntalen la autogestión para la buena 

vida.  ¿Qué ocurrió en el proceso?, ¿por qué el planteamiento de ENLACE como 

actor externo ha encontrado respuestas sociales en una realidad como la 

Montaña?, ¿cómo se tejieron los vínculos de colaboración?, ¿qué se ha logrado 

en el proceso?.  

Éstas preguntas iniciales dan paso al contenido del capítulo cuatro en donde 

justamente abordaremos la experiencia de vinculación de ENLACE en la Montaña 

de Guerrero que ha permitido tejer sueños en un territorio atravesado por múltiples 

factores que debilitan y fragmentan el tejido social y la esperanza de vida de la 

población, pero que aún frente a la adversidad las familias de La Montaña buscan 

las estrategias y alternativas de vida para seguir permaneciendo en su Montaña.  

Así, a través de la experiencia del proceso organizativo del Colectivo 

Cochiauxochitl integrado por mujeres y hombres nahuas de la comunidad de 

Mexcaltepec II Bellavista con quienes nos vinculamos como ENLACE daremos 

cuenta que aún frente a una realidad agreste es posible desatar posibilidades de 

acción organizada desde los propios sujetos, y de acciones articuladas y 

colaborativas para tejer desde la interculturalidad iniciativas locales factibles y con 

perspectiva para favorecer las condiciones de vida de las familias y comunidades 

de la región.   

Cerramos este estudio con el último apartado que intenta compartir apuntes a 

modo de conclusiones para plantear aprendizajes, retos, preguntas abiertas y 



13 

 

orientaciones que ha dejado el proceso de vinculación de ENLACE en la Montaña 

después de cinco años en el intento.  

La experiencia está cargada de enseñanzas, y ha sido mi responsabilidad y 

compromiso plasmar el proceso que acompañe y me acompañó; al cerrar este  

estudio surgen ideas sobre los aspectos que faltaron, que sobraron, pero son 

ideas que invitan a profundizar en este tipo de estudio como herramienta para 

mejorar nuestro hacer cotidiano como ENLACE, ideas que permiten ubicar que al 

cerrar este proceso se abre una nueva oportunidad para continuar en este camino 

preguntándonos, reflexionando y aprehendiendo a ser y hacer nuestro quehacer .  

Por tanto, comparto este texto con cariño, agradecimiento, respeto y convicción 

como testimonio vivo de que aún frente a la adversidad es posible tejer y ante todo 

tejer para actuar y ser co-creadores de la sociedad que queremos, que 

merecemos, que soñamos. Y como testimonio vivo de la esperanza y la terca 

voluntad del colectivo de ENLACE por querer construir y recrear cada día el 

proceso en La Montaña de Guerrero. 

Así lo aprendimos de los pueblos de la lluvia, del fuego y del maíz que aún frente a 

una Montaña agreste es posible caminarla, soñarla, sembrarla y cosecharla.  

  

 

 

 



14 

 

CAPÍTULO I. EL CONTEXTO MONTAÑERO 

Si bien no es posible generalizar y hacer tabla rasa de la realidad de La Montaña 

de Guerrero, sí es posible trazar aspectos comunes que cruzan la vida de los 

pueblos de la región. Es una realidad con múltiples contrastes en donde se 

manifiestan mosaicos de riquezas a la par mosaicos de graves problemáticas.  En 

este sentido, al hablar de las riquezas refiero a la multiplicidad de sus paisajes 

naturales que tienen gran diversidad de fauna, flora y minerales; de la riqueza por 

el entretejido sociocultural que se deriva de la confluencia de tres pueblos 

originarios: Nahuas, Ñuu´Savi y Me´phaa que poseen cosmogonía propia y que ha 

sido la base para vivir-se en Unidad -seres humanos en vínculo con la Madre 

Tierra-; por la gran riqueza de saberes ancestrales que a las y los pobladores de 

La Montaña les ha permitido habitar y manejar los distintos subsistemas en su 

territorio; por la importante historia de sus luchas y de la organización social 

comunitaria; y el valioso espíritu de resistencia cotidiana de sus pueblos para 

seguir permaneciendo en la historia, y haciendo historia en el presente y futuro, a 

pesar de las adversidades. 

Sin embargo, a pesar de reconocer en la realidad Montañera sus múltiples 

riquezas, valores y posibilidades; por el otro lado, y al mismo tiempo se vive la 

precariedad de la vida cotidiana en sus pueblos que vulnera sistemáticamente su 

vida material y espiritual, limitando y nulificando el acceso a los derechos humanos 

elementales como son la alimentación, la vivienda, al vestido, el acceso a la salud, 

la educación y el acceso a ingresos económicos. A esta realidad, se le suma la 

migración forzada, la vorágine de la reconfiguración identitaria de las y los 

jóvenes, la delincuencia organizada, las violencias sociales, el militarismo, los 

conflictos agrarios, la política social clientelar y la disputa por el territorio.     

Aunado a la fragilidad social, política y económica, está presente la fragilidad 

medioambiental que complejiza las dinámicas de reproducción social en el 

territorio, y que parte de ellas, se deben al deterioro ecológico por la erosión del 

suelo, la disminución de su fertilidad por el uso excesivo de agroquímicos y 

pesticidas, la pérdida y contaminación de fuentes de agua, la deforestación debido 



15 

 

a la tala inmoderada de empresas forestales ajenas a los pueblos, y por la propia 

actividad de las comunidades que miran cómo la tierra se va haciendo menos para 

los más que siguen habitando estas tierras, los incendios que devastan el monte y 

el excesivo sobrepastoreo; el cambio de uso de suelo, la presencia de plagas 

forestales, la depredación de la flora y la fauna; y todo ello, añadiendo la propia 

inestabilidad natural de la tierra (deslaves y derrumbes) y a las alteraciones de los 

ciclos hidrológicos debido al cambio climático.  

Sumando los distintos componentes que fragilizan el contexto se puede ubicar el 

complejo entramado de riesgos que dificultan permanentemente mantener el 

equilibrio ecológico, productivo, social y cultural en La Montaña; y frente a este 

contexto se evidencia la dificultad de la población de la región para acceder al 

derecho a una vida digna como modo de ser y estar habitando su terruño. 

A lo largo de este apartado se intentará profundizar sobre las diversas 

características de la realidad de la Montaña que es compleja y cambiante, pero 

que encierra aspectos que van configurando tanto la precariedad de la vida 

cotidiana de las familias montañeras como sus horcones que les permiten 

traspasar las condiciones de marginalidad en la que se encuentran y generar 

arraigo en su territorio aun frente a la adversidad.  

1.1. Características ecológicas en la Montaña  
 
La Montaña es una de las siete regiones que comprende el estado de Guerrero1. 

Se encuentra en la Sierra Madre Sur y forma parte de dos provincias fisiográficas 

muy importantes: la Sierra Madre del Sur y la Depresión del Río Balsas2. Sus 

límites se encuentran al norte con Puebla, al sur con la región de la Costa Chica 

de Guerrero, al este con Oaxaca, y al oeste con la región Centro del estado. 

                                                           
1
 La división administrativa y política del estado comprende siete regiones que son Acapulco, Costa Chica, Centro, La 

Montaña, Costa, Tierra Caliente y Norte. El estado de Guerrero está conformado por 81 municipios.   

2 La región de La Montaña está comprendida en las regiones hidrológicas Balsas y Costa de Guerrero, con una mayor 
superficie de la región dentro de la cuenca del Balsas. El parteaguas que divide a estas dos regiones hidrológicas (grandes 
cuencas): Río Balsas, Río Mezcala, Río Tlapaneco y una pequeña porción de la cuenca del Río Atoyac, en la región del 
Balsas; Río Papagayo, Río Nexpa y Río Ometepec o Grande en la región Costa de Guerrero. El río principal de la región, 
por su área de drenaje, es el Tlapaneco que corre de sur a norte dentro de la Región Hidrológica del Balsas. 
(http://www.unesco.org.uy/phi/aguaycultura/es/paises/mexico/pueblo-nahuas-de-la-montana-de-guerrero.html)  



16 

 

La extensión territorial de la Montaña es de 10,919.56 km2 aproximadamente 

ocupando el 16.36 por ciento de la superficie total del estado. Su característica de 

formar parte de la Sierra Madre Sur la lleva a tener una orografía irregular que 

comprende altitudes que van desde los 700 msnm en las Cañadas y Tlapa de 

Comonfort, hasta los 3050 msnm en comunidades de la Montaña Alta.  

Al tener una orografía irregular y alturas tan variadas es que se encuentra una 

riqueza en sus paisajes que son tan distintos, pero que poseen una gran 

diversidad de vegetación; por ejemplo, en las partes altas de la Montaña prevalece 

el bosque de pino y bosque mesófilo; en las partes medias-altas el bosque de 

pino-encino y encino; mientras en las partes bajas se encuentra la selva baja 

caducifolia, y pequeñas áreas de palmar en el noreste de la región y selva 

mediana en el sureste3.  

El clima al igual que los paisajes son diversos, ya que dependen del nivel de 

altura, pero básicamente están determinados por dos zonas ecológicas, la cálida-

subhúmeda en su parte septentrional, y la templada subhúmeda en la meridional. 

Este tipo de clima permite que la temporada de lluvias en la Montaña se presente 

en verano y, según datos del INEGI lleguen a alcanzar promedios entre los 750 

mm en la zona baja, y hasta los 2500 mm en las zonas más altas.  

La temporada de lluvias por un lado, facilita que se lleven a cabo diferentes 

actividades productivas porque prácticamente la milpa es de temporal en buena 

parte de las comunidades montañeras como se abordará con más profundidad en 

el siguiente capítulo; sin embargo, debido a la propia fragilidad del suelo en 

diferentes zonas de la región, la temporada de lluvias también representa un 

riesgo para las dinámicas comunitarias, pues cuando es muy intensa trae consigo 

la pérdida de cultivos, pérdida de caminos, disminución de las actividades de las 

familias en el monte y las milpas, dificultad para salir de la comunidad frente una 

emergencia de salud, ya que a veces es tan fuerte la densidad de la lluvia que 

                                                           
3
 De particular importancia es el bosque mesófilo de montaña que aunque cubre una superficie pequeña de la región, 

ecológicamente es muy importante3.  Se calcula que el 49 por ciento de la región cuenta con vegetación forestal, el 27% de 
selva baja caducifolia, y el 34% restante se encuentra ocupada por agricultura y ganadería (INEGI, 2012).  
 



17 

 

debilita los suelos y se hacen los deslaves en las tierras de cultivo, derrumbes de 

los caminos y deterioro de las viviendas. Tal es el caso del camino que va de 

Tlapa de Comonfort a Metlatónoc o Cochoapa El Grande en donde cada 

temporada de lluvia tiene graves afectaciones por los derrumbes de cerros que 

tapan o cortan los caminos, lo que deja incomunicadas por horas o días a decenas 

de comunidades complejizando más su situación de aislamiento y marginación.   

En cuanto a la temperatura media anual en la región, según datos del INEGI 

(2012) oscila entre los 27 y 12°C, y en la zona templada se presentan heladas 

todos los años durante los meses de noviembre a febrero. Sin embargo, en las 

zonas más altas de la Montaña en general en el periodo de invierno se recrudece 

el frío y baja la temperatura por debajo de los 12ºC, lo que tiende a trastocar la 

vida cotidiana de las comunidades, ya que se dificulta tanto la salud de las familias 

como las actividades productivas debido a que en general no cuentan con 

infraestructura adecuada para enfrentar las bajas temperaturas como lo son 

vivienda bien protegida, ropa abrigadora, no se cuenta con alimentación adecuada 

lo que baja sus defensas, todo ello en conjunto genera mayor presencia de 

enfermedades que afecta sobre todo a la población más vulnerable.   

De esta manera lo manifiesta un hombre na´savi de la comunidad de San Juan 

Huexoapa: 

Cuando llega el frío a nuestros pueblos no se realizan las actividades cotidianas 
porque cambia el ritmo de vida debido al frio, por ejemplo si en general diario nos 
levantan a las cinco de la mañana sobre todo las mujeres para empezar la 
preparación de los alimentos el nixtamal para echar tortilla, y los hombres para 
empezar a preparase pa´ el trabajo en el campo, debido a la temporada de frio nos 
levantamos hasta 6:30 o 7:00 de la mañana porque antes es difícil soportar el frío. 
Y es que, pues cuesta mucho trabajo el frío en nuestra comunidad porque también 
llegan las enfermedades como los resfriados, las gripas y las pulmonías, 
principalmente a las niñas y los niños, y los abuelitos porque no tenemos con que 
taparnos. También si cae una helada fuerte las milpas y cultivos se queman y nos 
perjudica mucho para nuestra alimentación (Bolito 2013).   

Así, las comunidades de la región se encuentran atravesadas por los distintos 

factores ecológicos y orográficos que llegan a complejizar e influir de manera 

positiva o negativa en las distintas épocas del año para desarrollar sus actividades 



18 

 

y vida cotidiana. Y también por otro lado, llegan a influir en la condición social e 

identitaria, ya que socialmente entre los propios pueblos de la región no es lo 

mismo ser de la Montaña Alta que ser de la zona baja, pues en las comunidades 

de la Montaña Alta se viven las condiciones de mayor rezago y abandono por las 

propias características orográficas y la distancia entre los poblados, y en relación a 

la zona baja de la región en donde se ubica Tlapa de Comonfort que es el centro 

regional tanto económico, social y político; y por tanto, el hecho de pertenecer a la 

alta Montaña llega a ser producto de discriminación y mayor marginación social.  

Por otro lado, las características ecológicas también influyen en el tipo de 

estrategias que tiene la población para la sobrevivencia, sólo por citar un ejemplo, 

si bien podemos hablar de la presencia de la agricultura campesina como modo de 

subsistencia en la región, ésta varía de comunidad en comunidad dependiendo el 

tipo de clima, el nivel de altura, el tipo de vegetación que son aspectos que 

influyen en los rendimientos de la producción y el tipo de productos que se pueden 

cultivar y recolectar, y por tanto, las familias tienden a generar otro tipo de 

alternativas durante el año para la subsistencia familiar que se profundizaran hacia 

el siguiente capítulo.  

1.2. Características socioeconómicas  

En la Montaña habita la mayor proporción de población indígena de la entidad que 

está organizada por tres pueblos el nahua, el ñuu´savi (mixteco) y el me´phaa 

(tlapaneco)4 que fueron ocupando el territorio en distintas etapas históricas.  

Compartieron territorio desde la época colonial con los españoles y mestizos 

quienes se asentaron en las zonas más bajas, con mejores recursos, o bien en las 

cabeceras municipales con posiciones de prestigio, y poder económico y político 

(Canabal, 2001). Las zonas más altas de La Montaña desde aquella época fueron 

ocupadas mayormente por la población ñuu´savi y me´phaa, y en menor 

proporción sólo algunos poblados nahuas. Históricamente de los tres pueblos, la 

                                                           
4
 En la región los tres pueblos originarios confluyen bajo una distribución de población equilibrada entre sí, siendo la 

población de origen nahua la predominante con 33.7 por ciento, seguida de la ñuu´savi con 29.8 y me´phaa con el 25.9 por 
ciento. 



19 

 

población ñuu´savi (el pueblo de la lluvia) ha sido excluido y discriminado incluso 

desde aquellas épocas remotas por la propia población me´phaa y nahua, y es por 

ello que ocuparon los territorios más recónditos y lejanos de la alta Montaña.  

Es así como desde las propias disputas interétnicas y la época colonial que la 

región históricamente se constituyó como una región caracterizada por establecer 

profundas brechas de desigualdad social que han sido el hilo que atraviesa la 

historia y presente de la región asentando la condición de marginación en la que 

vive su población, en particular y de manera más grave, la población indígena.  

Al ser una región con una realidad tan entrecruzada por la diversidad de 

problemáticas, es preciso profundizar sobre sus características que a continuación 

se irán bosquejando.   

Rezago social  

La Montaña está comprendida por 19 municipios5, los cuales se organizan en 

subregiones o microregiones productivas y climáticas: alta montaña, montaña 

media alta o costa-montaña y montaña baja o cañada. El que sea un territorio con 

presencia de tres pueblos indígenas, lo hace un socioespacio rico en su diversidad 

pluriétnica; sin embargo, como ya se ha ido abordando, a la par y de manera 

paradójica es la región que representa de manera nítida y alarmante la brecha de 

desigualdad social y económica que impera en nuestro país, y que se caracteriza 

por su fragilidad  social en el que vive la población y que se recrudecen cuando se 

trata de la población indígena. Estos se refleja cuando de los 19 municipios que 

conforman la región, 14 de ellos  se encuentran catalogados como de muy alta 

marginación de acuerdo a cifras oficiales manejadas por el Programa de las 

Naciones Unidas por el Desarrollo (PNUD).  Y es Cochoapa El Grande y 

Metlatónoc, el primer y segundo municipio más marginado al interior de la región; 

                                                           
5
 Los 19 municipios de la Montaña de Guerrero son: 1. Acatepec, 2. Alcozauca de Guerrero, 3. Alpoyeca, 4. Atlamajalcingo 

del Monte, 5. Atlixtac, 6. Cochoapa el Grande, 7. Copanatoyac, 8. Cualác, 9. Huamuxtitlan,10.  Iliatenco, 11. Malinaltepec, 
12. Metlatónoc, 13. Olinalá, 14. Tlacoapa, 15. Tlalixtaquilla de Maldonado, 16. Tlapa de Comonfort, 17. Xalpatláhuac, 18. 
Xochihuehuetlán, 19. Zapotitlan Tablas. En 2010 la población total de la región representaba el 10.7% del total del estado 
con 361,610 habitantes, de las cuales 52% son mujeres y 48% varones. 



20 

 

y el primero y sexto lugar respectivamente entre los 10 municipios más 

marginados del país.  

Alimentación 

En la región existe una precariedad en las condiciones alimentarias de las familias, 

buena parte de las mismas viven con insuficiencia alimentaria debido a tres 

razones principalmente: la baja productividad en los cultivos, que imposibilita la 

autosuficiencia  anual; la poca disposición y diversificación de alimentos; y el 

limitado o nulo acceso a ingresos económicos lo que dificulta el abastecimiento de 

las familias.  

Una buena parte de las comunidades de la región se encuentran al filo de los 

cerros, lo que no sólo mantiene en constante riesgo la estabilidad de sus viviendas 

sino justo las tierras de cultivo se encuentran en laderas muy pronunciadas con 

suelos frágiles, ácidos y con poca fertilidad, lo que afecta directamente en los 

rendimientos de la producción. En este sentido, la baja y débil productividad en los 

cultivos depende en gran medida por el tipo de suelos y su calidad, pues en 

general debido la ubicación en laderas, la erosión y acidez de los mismos por el 

uso excesivo de agroquímicos los rendimientos llegan a ser muy bajos de hasta 

400kgs por hectárea. Estas razones propicia una mala alimentación en las familias 

y comunidades de la Montaña.  

Por ejemplo, las comunidades más marginadas llegan a presentar déficit de hasta 

el 89% en la producción de básicos, lo cual da una idea de los bajos rendimientos 

de la producción y los bajos niveles nutricionales que tiene la población, lo que se 

expresa cotidianamente en la inseguridad y deficiencia alimentaria que afecta de 

manera principal a las mujeres en edad reproductiva, las niñas y los niños (Enlace, 

2010).  

Educación 

En cuanto al derecho a la educación, en la región para muchas personas, sobre 

todo indígenas, y aún más las mujeres no es accesible o permisible acudir a la 



21 

 

escuela. Guerrero es el segundo estado con mayor índice de analfabetismo, más 

del 23% comparado con un 9,5% a nivel nacional; pero en los municipios de la 

Montaña más marginados este porcentaje se eleva a 81.3% en Cochoapa El 

Grande, 71% en Metlatónoc, y 67% en Ahuacuotzingo, por citar algunos ejemplos. 

Y en donde la situación de las mujeres es más crítica, ya que el número de 

mujeres que asisten a primaria y secundaria es menor que el de los hombres por 

la desventaja social genérica.  

Y es que la situación de pobreza aunada a la condición genérica obliga por un 

lado, a que las niñas y los niños se introduzcan al trabajo desde la primera infancia 

para contribuir a la economía familiar, y por tanto, se abandona la escuela: y por el 

otro lado, tiene que ver con cuestiones estructurales en donde se hace la brecha 

más importante la falta de infraestructura (aulas, mobiliario, libros, servicios 

básicos) y docentes para que la población pueda acceder a la educación.  

Vivienda 

En la región las comunidades se desarrolla en pequeños poblados y localidades 

menores de 5 000 habitantes, por lo que en general tienen poco acceso y 

disponibilidad de servicios básicos como agua entubada, drenaje, energía y 

comunicación. 

Es grande el porcentaje de las viviendas que no cuentan con agua entubada, el 

42.96% de las casas sigue sin contar con este servicio básico, mientras que el 

67.8% no cuenta con sistema de drenaje. En los municipios pequeños, menos de 

50% de las casas cuentan con energía eléctrica.  A su vez, existe alto índice de 

hacinamiento por la gran cantidad de ocupantes por vivienda, ya que en promedio 

la familia montañera está compuesta por 6 integrantes.  

Más de la mitad de las viviendas no cuentan con letrinas o sanitarios, incluso en 

algunos municipios se rebasa el 70% volviendo insalubres las prácticas cotidianas 

de la población, lo que resulta en la elevada presencia de enfermedades 

infectocontagiosas y gastrointestinales.  



22 

 

Salud  

El nulo o limitado acceso a la salud es una situación generalizada en los distintos 

municipios de la región, datos de CONEVAL por ejemplo indican que el 91.3% de 

la población de la Montaña no tiene para acceder a servicios de salud. Y es que 

para comunidades de la región sobre todo de la zona alta, frente a una 

emergencia de salud son pocas las familias que pueden actuar a tiempo, y lo 

tienen que hacer trasladando a sus familiares a  la ciudad de Tlapa de Comonfort 

para ser atendidos, lo que implica contar con recursos económicos para el traslado 

y la estancia en la ciudad. Estas limitantes para la población de la Montaña se 

convierten en determinantes para salvar o no la vida de algún familiar, pues en 

muchos casos existen decesos por enfermedades curables.  

Y es que en toda la región de La Montaña sólo existe un hospital general de 

segundo nivel ubicado en Tlapa de Comonfort para atender a 300,500 personas 

repartidas en 19 municipios (con 40 camas que no cuentan con gabinete de 

radiodiagnóstico, con sólo 3 ginecólogos, dos anestesistas y un pediatra 

contratados para cubrir un solo turno. La atención médica especializada sólo se da 

en el turno de la mañana y entre semana, los demás horarios son cubiertos por 

médicos generales); 6 hospitales básicos comunitarios (sin especialistas ni 

equipamientos básicos); y unas 166 unidades de salud, de las cuales más de la 

mitad no cuentan ni siquiera con la presencia de un médico general (funcionan a 

veces sólo con enfermeras, técnicos en atención primaria y pasantes de servicio 

social)6.  

Por estas razones las condiciones de salud en las comunidades indígenas de la 

región son muy críticas, pero se acentúan y agravan más cuando nos acercamos 

a la realidad de las mujeres debido a las condiciones de rezago en los servicios 

médicos y sanitarios, y difícil acceso a las comunidades por un lado, y a las 

condiciones de desnutrición, educación e información general, monolingüismo, 

analfabetismo y aunado a que sobre las mujeres recaen, además de la falta de 

                                                           
6
 Veáse Guerrero en Datos. www.sipaz.org 



23 

 

servicios y atención médica, el desconocimiento de su cuerpo, la maternidad 

intensiva, los diferentes tipos y formas de violencia que afectan directamente su 

salud7, y las pesadas cargas de trabajo a que se ven sometidas.  

Y es que las mujeres indígenas de La Montaña tienen jornadas de trabajo 

productivo y reproductivo muy intensas, que las llevan a situaciones límite de 

agotamiento, lo que sin duda no sólo deteriora su salud sino que a pesar de las 

diversas actividades que realizan no son valoradas al interior de la comunidad ni 

de las familias. Las mujeres empiezan sus actividades a partir de las cinco de la 

mañana con la preparación de los alimentos, atienden al esposo, preparan a las y 

los hijos si van a la escuela o acompañan a los trabajos del campo; lavan la ropa, 

asean la vivienda, acarrean el agua y en ocasiones la leña, cuidan a los animalitos 

de traspatio, en ocasiones también se involucran en el trabajo en el campo para 

contribuir al cuidado de los cultivos; a su vez,  si tienen alguna participación al 

interior de la comunidad como por ejemplo en un Comité, en la tienda de Diconsa 

o en algún grupo productivo, también tienen que destinar tiempo para ello.  

Las sobrecargas de trabajo, a la deficiencia en la dieta alimentaria, aunada a la 

falta de unidades médicas, de personal médico, el desabasto de medicamentos e 

infraestructura adecuada son en gran medida las causantes de los elevados 

índices de mortalidad materna infantil que se viven en la región8.  

La misma Secretaria de Salud reconoce que los índices de mortalidad materna 

son una expresión clara de la inequidad y el rezago social, así como una 

expresión de los problemas de cobertura y calidad de los servicios de salud. La 

muerte materna es el eslabón más débil de la cadena de muertes anunciadas en 

Guerrero. Aquí se sintetiza y se mide el grado de desatención, negligencia, 

                                                           
7 Se entiende a la violencia de género como un problema social, ubicándola por tanto, como un problema de salud de 
primera importancia. Casi todas las mujeres víctimas de violencia de género acuden a los centros de salud, en general van 
por trastornos inespecíficos como pueden ser dolores de cabeza, dolores musculares, gastritis o insomnio. 
8 Guerrero tiene uno de los índices más altos de mortalidad materna no sólo en el país sino en el mundo. La tasa de 
mortalidad materna en el 2002 fue de 6.2 a nivel nacional y en Guerrero de 8.9. En la jurisdicción de La Montaña existen 
sólo 5 ginecólogos para atender a 88,277 mujeres en edad fértil, esto significa que cada ginecólogo le corresponde atender 
a 17’654 mujeres en edad fértil, muy por encima de la media nacional que es de 2,414 mujeres, y con la estatal de 4 mil 132 
mujeres por ginecólogo. Esta situación se traduce en que a nivel nacional de cada 100 mil partos, mueren 51 mujeres, sin 
embargo para las mujeres indígenas del país es de 151 muertes (tres veces más alta que el promedio) y para las mujeres 
indígenas de La Montaña es de 281 muertes maternas, es decir, más de cinco veces que el promedio nacional 
(Tlachinollan; 2009).  



24 

 

discriminación y olvido de las autoridades estatales de salud que poco se 

preocupan por la cruda y dramática realidad de la salud de las mujeres de la 

región9. Es de esta manera como se ve materializada la histórica discriminación, 

exclusión, violencia y abandono en que ha vivido la población de La Montaña 

quienes han venido sufriendo una sistemática violación a su derecho a la salud 

que es un derecho social y humano (Enlace, 2010).  

Empleo e ingresos  

La situación de empleo e ingresos en la región es sumamente precaria, en general 

la población realiza actividades del sector primario como la agricultura, la 

recolección y la ganadería, y no se recibe remuneración económica por su trabajo, 

ya que son actividades principalmente de autosubsistencia. En algunos casos en 

donde se contrata su mano de obra para algunas actividades productivas al 

interior de la región, los salarios que se les pagan a cambio son menores al salario 

mínimo. 

Esta realidad en donde la escasez de ingresos económicos para las familias es 

una constante ha orillado a que se establezcan diversas actividades para la 

subsistencia en la región, entre ellas la migración como fuente principal de 

ingresos, de esta manera sólo se entiende el fuerte flujo migratorio hacia el interior 

del estado, otros estados del centro y noroeste del país, e incluso en Estados 

Unidos. Por otro lado, la precariedad económica  de las familias las ha orillado 

también a que tengan que optar  a realizar actividades de siembra de amapola que 

les permite obtener ciertos ingresos para resolver parte de las necesidades 

básicas durante los meses más críticos. De las diversas estrategias que 

implementan las familias de La Montaña profundizaremos en el siguiente capítulo.  

Vías de comunicación 

Otro elemento que refleja la marginación social son las vías de comunicación que 

son escazas y deficientes tanto por los caminos, como por los medios de 

                                                           
9
 Veáse Guerrero en Datos. www.sipaz.org 



25 

 

transporte para llegar a las comunidades que en general son de difícil acceso por 

el aislamiento geográfico al estar enclavadas en la Montaña Alta. Por ejemplo, los 

caminos para trasladarse a comunidades de los municipios de Cochoapa El 

Grande o Metlatónoc reflejan el rezago social y económico que existe en las 

comunidades de los municipios porque en general son de terracería accidentada y 

son las comunidades más lejanas del centro económico, político y social regional 

Tlapa de Comonfort; los tiempos de recorrido oscilan entre tres a siete horas, a 

pesar de que en algunos casos las distancias no sean tan largas, pero las 

condiciones de los caminos es lo que orilla a que los recorridos se dupliquen o 

tripliquen en horas y en riesgo. 

Así, en la región se condensa gran parte del desastre histórico que enfrentan los 

pueblos indígenas de México; pero, que en la Montaña se expresa parte del sector 

con mayor rezago social y económico dentro de nuestro país -los marginados 

dentro de los marginados-. Y es que se entrecruzan situaciones tan graves como 

las que se enunciaron líneas arriba que históricamente han fragilizado las 

condiciones de vida de los pueblos y han contribuido al resquebrajamiento del 

tejido social, debido a la complejidad de la problemáticas que vive su población, y 

que definitivamente se hace más compleja si enfocamos las condiciones de las 

mujeres.  

Dado que la situación de género y el papel de las mujeres conforman parte 

importante de las dinámicas sociales de la región, en el siguiente capítulo 

abordaremos los principales rasgos de la problemática y realidades que viven.  

1.3. Situación de las mujeres y participación de las mujeres10 

En la región de La Montaña históricamente la posición que ha ocupado la mujer en 

la estructura social tradicional ha sido desventajosa y desigual en relación a los 

hombres, su condición genérica ha colocado a los varones como poseedores de 

                                                           
10

 En 2010 Enlace, Comunicación y Capacitación A.C. Equipo Tlapa elaboró el diagnóstico “Aproximaciones a la realidad de 
las mujeres en la Montaña de Guerrero” que formó parte de los trabajos de reconocimiento del territorio. En este apartado 
se comparten las ideas centrales resultado de este diagnóstico.  

 



26 

 

los recursos, de las decisiones y del rol de participación en el ámbito social-

público. En las comunidades indígenas y campesinas de la región se pueden 

hacer caracterizaciones generales de la población femenina; sin embargo, es 

importante reconocer que cada pueblo (ñuu´savi, me´phaa, nahua y mestizo) tiene 

expresiones diferenciadas con sus propios límites y estrategias en cuanto a la 

forma en la que las mujeres tienen o no acceso y control de ciertos recursos, 

acceso nulo o limitado a los espacios de participación social, y de acceso a 

espacios de toma de decisiones al interior de las familias y a nivel comunitario. 

Por ejemplo, no es lo mismo la participación social en comunidades indígenas 

nahuas que comunidades ñuu´savi (mixtecas), pues la propia marginación social 

que viven éstas últimas les lleva a agudizar sus condiciones de analfabetismo, 

monolingüismo, limitada interacción social fuera de la comunidad, y en el 

mantenimiento de roles y patrones tradiciones de género en donde las mujeres 

han permanecido en la esfera del espacio privado-doméstico, y los varones en la 

esfera del espacio social-público. En este sentido, durante nuestra estancia en la 

región pudimos reconocer ciertas diferencias que si bien no es el sentido 

generalizarlas, sí al menos es una experiencia concreta en el relacionamiento que 

se tuvo en comunidades de pueblos nahuas y ñuu´savi, y en donde fue posible 

ubicar rasgos muy marcados en condición genérica.  

En este sentido, por ejemplo en comunidades nahuas al realizar una reunión 

comunitaria es evidente que el papel de las mujeres ha ido cobrando significado y 

por tanto, existe mayor apertura al interior de las familias y comunidades para 

tener mayor participación y protagonismo, a su vez, para algunas las mujeres el 

idioma ha dejado de ser una limitante para comunicarse, pues pudieron ir al 

escuela (primaria) y aprender “el castilla”, así que al ser bilingües les facilita 

comunicarse. En cambio, en algunas comunidades ñuu´savi al llegar y realizar una 

reunión comunitaria, es evidente que la participación de las mujeres es muy 

limitada y en ocasiones nula; sí se presentan las mujeres a la reunión, pero es 

muy visible que ocupen un espacio al margen del núcleo de la reunión y su 

participación llega a ser nula o limitada incluso si ésta es en su propio idioma. Ello 



27 

 

refleja que aún existe una brecha más grande que permita ir generando cambio en 

los roles, prácticas socioculturales y estereotipos genéricos.   

Acceso a los recursos 

Desde hace algunas décadas las políticas del modelo neoliberal han generado 

una aguda crisis que atraviesa la economía mexicana y en particular al campo, lo 

que ha venido orillando a la participación de las mujeres campesinas e indígenas 

de una manera más intensa en la búsqueda de estrategias para generar recursos 

monetarios que permita complementar el ingreso de la unidad doméstica y hacer 

frente a las necesidades de la familia; así una de las estrategias ha sido la venta 

de su fuerza de trabajo y de sus productos. 

En La Montaña de Guerrero el número de hogares encabezados por mujeres se 

ha venido incrementado en los últimos años debido a la migración temporal, 

pendular o definitiva del varón o de ellas mismas, como también por la viudez o 

por ser madres solteras, estas situaciones han permitido que de alguna manera 

las mujeres vayan accediendo a los recursos y en algunos casos teniendo cierto 

control de los mismos por las condiciones señaladas, sin que necesariamente 

signifique que las prácticas y roles socioculturales establecidos  se modifiquen.  

Sin embargo, debido a que en los lugares de origen no se cuentan con fuentes de 

empleo, y por tanto no existe posibilidad de percibir ingresos o éstos son muy 

limitados, las mujeres indígenas y campesinas de La Montaña han encontrado en 

la migración temporal hacia los campos agrícolas del noroeste de nuestro país 

(que por lo regular son de un periodo aproximado de 6 meses) una opción que 

permite sostener la estancia en sus comunidades durante el resto del año; así, 

para el caso de las madres solteras, su trabajo y el de sus hijos e hijas es la única 

posibilidad que tienen de acceder a un ingreso o bien incrementarlo. 

De esta manera podemos observar en el testimonio de una mujer indígena 

nuu´savi de la comunidad de Mini Numa, municipio de Metlatónoc. Ella es una 

joven de 23 años, madre soltera y soñadora. En el año 2010 fue la segunda vez 

que se enroló como jornalera agrícola para trabajar en los campos agroindustriales 



28 

 

de Baja California Norte. Por esa segunda ocasión se fue 7 meses, en noviembre 

emprende su viaje y regresará a finales de junio. Dice que allá se trabaja de lunes 

a domingo alrededor de 8 horas al día, pero si se quiere se pueden trabajar hasta 

12 horas. Por el trabajo de 8 horas se recibe un salario de 120 pesos. Duermen en 

galeras, en donde apenas les dan un pedazo de suelo y un espacio en donde 

pueden cocinar sus alimentos. Ella con tristeza en sus ojos comenta que la 

primera vez no pudo ahorrar casi nada, pues la mayoría se lo gastó allá mismo en 

el sustento del día a día, “allá todo es más caro…”, ahora espera poder ahorrar un 

poco más de dinero para poder solventar algunos gastos familiares en particular 

los de su hijo de 3 años que se quedará con su abuela. “Es la única manera de 

tener dinero, pues aquí en nuestros pueblos no hay trabajo y yo sola me las tengo 

que arreglar”. 

Por otro lado, se obtienen ingresos de pequeños negocios y de las transferencias 

provenientes de instituciones oficiales, a través de las becas del Programa 

Oportunidades y por la vía de apoyos del Procampo, pero sin duda, la fuente que 

le aporta más ingresos son las remesas. 

Si bien se reconoce que el que las mujeres indígenas y campesinas de la región 

se incorporen a los mercados laborales y tengan acceso a ciertos recursos, ello no 

implica que lo hagan bajo condiciones favorables, lo hacen en general desde un 

marco de grave y aguda desvalorización de su fuerza de trabajo que se refleja en 

las largas jornadas laborales, bajos salarios, maltratos y discriminación, debido a 

que las condiciones en las que desarrollan sus actividades tanto productivas como 

reproductivas son precarias, generándoles mayor vulnerabilidad y sometiéndolas a 

condiciones de sobreexplotación en donde no logran mejorar sus condiciones ni 

calidad de vida.  

En paralelo está presente la realidad de mujeres que forman parte de la familia 

tradicional y que aunque llegan a tener acceso a ciertos recursos monetarios no 

pueden tomar decisiones sobre el control de los mismos; tal es el caso de quienes 

reciben recursos del programa Oportunidades y aunque son ellas quienes reciben 

el recurso no son quienes deciden, ni controlan el uso que se le dará al ingreso, la 



29 

 

mayoría de las veces es el varón quien define cómo y en qué se gasta el recurso, 

y desgraciadamente en muchas comunidades la decisión es para el consumo de 

alcohol.  

Violencia y acceso a la justicia  
 
La situación de las mujeres indígenas y campesinas de la región es sumamente 

crítica; debido a que a la situación de pobreza y sus efectos se añade la violencia 

que se expresa de múltiples maneras. Y es que con base a distintos espacios de 

reflexión colectiva que llevamos a cabo durante las actividades comunitarias que 

se realizaron en el periodo del estudio se pudo reflejar de múltiples maneras que 

la violencia hacia las mujeres constituye una de las formas más recurrentes, 

interiorizadas y naturalizadas en el imaginario colectivo de las familias, las 

comunidades y las instituciones de gobierno; lo que tiene consecuencias graves 

tanto para las mujeres como para los miembros de sus familias y colectividades.  

Se ubicó que los principales factores determinantes de la violencia son la relación 

asimétrica entre hombres y mujeres, y la existencia de la cultura de la violencia 

como forma de convivencia y como medio para resolver conflictos. En el contexto 

comunitario todas las formas y tipos de violencia contra las mujeres se dan como 

resultado de un modo de relación social.  

En este sentido, en la vida comunitaria la violencia contra las mujeres se 

reproduce como manera de mantener un sistema de relaciones de género 

asimétrica que asigna diferentes atributos, valores, roles y espacios en función del 

género. En este sentido, las mujeres sufren niveles distintos de discriminación y 

opresión que muchas veces se sobreponen: según su origen étnico, origen social, 

la lengua, religión, y la zona geográfica de la región: alta montaña, media o baja. 

En definitiva, el factor principal de riesgo para la violencia contra las mujeres es, 

precisamente, el hecho de ser mujer. Y en donde todavía existe una percepción 

social generalizada de que la mujer es propiedad del varón, y por tanto, son las 

decisiones de los abuelos, padres, esposos y hermanos los que en buena parte de 

los casos va marcando el destino de las mujeres.  



30 

 

Por ejemplo, aún en la actualidad existe la práctica de la venta de las mujeres por 

parte de los padres o abuelos a los esposos. El monto varía de comunidad en 

comunidad y recae en la negociación que haga el padre (pueden ser desde 30,000 

hasta 100,000). Es un trato que se lleva a cabo entre los varones, en general entre 

los padres de familia, siendo ellos quienes deciden el monto económico y en 

especie (animales, maíz, refrescos, etc.) que en su caso el padre o abuelo de la 

mujer recibirá a cambio de entregarla a su nuevo “tutor”. En este tipo de prácticas 

queda completamente violentadas las mujeres porque se invisibiliza por completo 

el papel de la propia mujer implicada, y en general se ven obligadas a acatar la 

decisión de su padre, pues no hacerlo es una falta no sólo familiar sino de sanción 

social. 

Tal es el caso de una mujer na´savi de una comunidad de Metlatónoc que se 

omite su nombre en este espacio por petición de la propia mujer, pero su 

testimonio nos permite dar cuenta de la situación que aún viven las mujeres:   

Tenía 13 años cuando mi padre sin mi consulta y menos consentimiento me 
vendió a un hombre de 40 años de mi misma comunidad. Cuando me iba a 
entregar mi padre a cambio de 70,000 pesos, yo me opuse e hice todo lo posible 
por convencer a mi padre de que no me llevara y entregara con ese señor. Busque 
el apoyo de mi abuela, mi madre y hermanas, y en esa ocasión pude evitar que me 
entregara; sin embargo, con esa acción mi padre me rechazó y se enojó tanto que 
vinieron hacia mí fuertes maltratos. El que en un primer momento logrará detener 
este intento de mi padre no significó que más adelante lo volviera a hacer, y en la 
segunda ocasión me ofreció con un señor de 45 años quien le entregaba el dinero 
de inmediato a cambio de que me llevara a su casa. Al ver nuevamente la 
intencionalidad de mi padre y sabía que en esa ocasión sería muy difícil poder 
evitarlo, entonces decidí salirme de mi comunidad y trasladarme a la ciudad de 
Tlapa para buscar trabajo. Desde entonces no puedo volver a mi comunidad 
porque no sólo viví el rechazo de mi padre sino de buena parte de la comunidad.      

Esta práctica en general trae consecuencias psicológicas y físicas para las 

mujeres, pues de entrada no están siendo tomadas en cuenta para decidir sobre 

su vida, y por el otro, esta práctica reafirma que las mujeres son objetos de 

posesión y en general les mantiene en una posición subordinada sufriendo los 

distintos tipos de violencia que se viven como legítimos socialmente. Sin embargo, 

es una violación directa contra la libertad que tienen las mujeres para decidir sobre 



31 

 

su cuerpo y su vida, trasgrediendo su integridad y el derecho a una vida libre de 

violencia.  

La violencia por tanto, constituye en la Montaña un comportamiento social y 

estructural, que ha podido prevalecer y reproducirse en el tiempo gracias a las 

instituciones sociales (familia, iglesia, escuela, comunidad) que imponen 

socialmente este modelo, además de controlar su cumplimiento. En la región el 

complejo problema de la violencia hacia las mujeres es cobijada, justificada y 

encubierta por los distintos niveles y sectores de la sociedad, tanto por los propios 

miembros de las comunidades como de autoridades de los distintos niveles de 

gobierno. 

Por ejemplo, muchas veces al acudir a las autoridades para denunciar una 

violación, las mujeres frecuentemente se encuentran sujetas a una re-victimización 

frente a la falta de comprensión, de reconocimiento e incluso discriminación 

abierta por parte de las autoridades que suelen desconfiar del testimonio de las 

mujeres o sugieren que ellas provocan la violación por su manera de actuar, de 

ser o de vestir. Y en la región, una problemática que se agudiza es cuando las 

mujeres son de origen indígena y se complejiza cuando es analfabeta y 

monolingüe, pues en general no existen los mecanismos para poder establecer 

puentes de comunicación que permitan contribuir a la denuncia y acción social 

contra la violencia. Esta situación se puede dimensionar, ubicando que Guerrero 

ocupa el cuarto lugar en feminicidios en el país y el segundo en muertes maternas.  

En este sentido, varios factores contribuyen a que muchos casos de violaciones 

de derechos humanos de las mujeres queden impunes11 y por tanto, no se tenga 

acceso a la justicia12 debido a prácticas, costumbres y formas sutiles, simbólicas 

que han quedado normalizadas, y por tanto, naturalizadas en la cotidianeidad de 
                                                           
11 La Red Guerrerense de Derechos Humanos, por ejemplo, menciona que las autoridades de justicia simplemente tardan 
mucho en investigar casos (cuando ‘lo hacen’), o en brindar medidas de seguridad. También se señala que las autoridades 
deliberadamente “pierden” datos o se niegan a tomarlos en cuenta, a su vez la falta de voluntad de las autoridades y la 
discriminación en el trato. 
12

De 2000 a 2005 se registraron 831 feminicidios en el estado. De 2005 a septiembre de 2010 han sido asesinadas 239 
mujeres, y en 42 casos, los responsables podrán salir en libertad por falta de pruebas en su contra. En 2005 se registraron 
34 asesinatos; en 2006, 39; en 2007, 34; en 2008, 33; en 2009, 60 y hasta septiembre de 2010 se llevaban registrados 39 
asesinatos. Sin embargo, se considera que muchos de los asesinatos quedan sin registro.  
 



32 

 

la vida de las mujeres y hombres, pero que sin duda han venido mellando y 

marcando de manera intergeneracional la mente, los cuerpos y el corazón de 

mujeres y hombres. 

Derechos de las mujeres  

En este sentido tanto los derechos políticos, civiles, sociales, laborales, como los 

derechos agrarios y territoriales, derechos sobre su cuerpo y derechos en el 

matrimonio siguen sin ser una realidad para las mujeres indígenas, campesinas y 

mestizas de la región de La Montaña. Si en la población campesina e indígena de 

la región se ve materializada la marginación y discriminación, en las mujeres 

indígenas existe una triple condición que las hace aún más vulnerables que a los 

hombres, ésta es la de género, clase y etnia (por su ser mujer, por ser pobre y por 

ser indígena), condición que permite la violación constante y naturalizada de sus 

derechos humanos integrales.  

Y se expresa en los diferentes espacios de socialización tanto al interior como 

fuera de las comunidades: mayor monolingüismo, analfabetismo, desnutrición, 

elevados índices de mortalidad por enfermedades curables, violencia de género, 

menores oportunidades de acceso al estudio y empleo, desigualdades tanto en el 

núcleo familiar como en los espacios públicos, el limitado o nulo acceso de 

participación en las asambleas ejidales y comunales, y en la toma de decisiones. 

Esta situación impacta directamente en la vida de las mujeres, pues aparecen 

negadas, invisibilizadas y por tanto, sin ser concebidas como actoras con plenos 

derechos.  Sin embargo, a pesar de las difíciles condiciones en las que se 

encuentran las mujeres de la región y  a pesar de las adversidades que enfrentan 

han ido desplegando una serie de estrategias que se manifiestan en luchas que 

desde los espacios íntimos, privados y públicos están dando para transformar su 

situación y condición desigual que las oprime.   

Así, existen algunos esfuerzos de mujeres de las comunidades de la región que 

están luchando por colocar reflexiones y acciones en contra de las relaciones 

desiguales que enfrentan, pero que desde el interior de sus familias y 



33 

 

comunidades están intentando luchar por cambiar tradiciones, prácticas 

cotidianas, los roles de género que consideran contrarios a su capacidad de 

vivirse en libertad e igualdad de condiciones.    

Las expresiones de lucha para ir rompiendo las estructuras sociocultares si bien 

no son generalizadas como ya quedó expresado en las líneas anteriores, pero se 

puede hablar de algunas experiencias que dan cuenta del esfuerzo que se está 

haciendo desde algunas organizaciones mixtas y de mujeres que desde el interior 

de sus organizaciones más amplias, o al interior de sus comunidades están 

buscando espacios de participación, y de empoderamiento para contribuir a 

transformar su condición de género, y se puedan promover los derechos de las 

mujeres para acceder a ellos como parte de su vida cotidiana.  

 

Para ello, es preciso ubicar la participación de las mujeres en los cargos 

comunitarios, en los últimos años en algunas comunidades sobre todo las nahuas, 

las mujeres ya, aún en ciertos casos donde las mujeres ya participan, muchas 

veces es el caso porque su esposo no esté en la comunidad, y ellas son las que 

deben tomar la decisión de participar, además son las que deben asumir la 

responsabilidad de sacar adelante los trabajos, cuando se trata de algunos 

trabajos comunitarios. 

 

Por ejemplo, en la comunidad de Mini Numa municipio de Metlatónoc existen 

muchos casos de mujeres que han asumido la mayordomía de las fiestas debido a 

que el esposo se va a trabajar a otros estados, y por tanto, son las mujeres las 

que se encargan de organizar la fiesta, junto con algún familiar que decida 

apoyarlas.  

 

Por otro lado, aunque en algunos casos las mujeres ya participan en Asambleas 

comunitarias, en general aún las mujeres no tienen acceso a los asuntos de la 

Comisaria, tampoco asumen cargos comunitarios de primer nivel como son las 

autoridades comunitarias; y aunque en ocasiones se acepta que las mujeres 

participen en las asambleas comunitarias, este derecho a la participación libre se 



34 

 

violenta sobre todo en comunidades ñuu´savi y me´phaa por la idea prevaleciente 

de que el espacio de desarrollo de las actividades de las mujeres es el privado.  

Cabe mencionar que en donde sí se han ido abriendo espacios de participación 

social para las mujeres son en los cargos menores de las comunidades como son 

los Comités comunitarios, que responden básicamente a necesidades particulares 

de las comunidades o de ellas como mujeres, como por ejemplo el Comité del 

programa de Oportunidades, o en el caso de la comunidad en el Comité de la 

escuela y Comité de la casa de salud. Sin embargo, aún con que se han ido 

abriendo estos espacios de participación social el trabajo que desempeñan las 

mujeres no es aún reconocido dentro de la estructura de organización social a 

nivel local, a pesar de la importancia de su visión y presencia como mujeres para 

la reproducción social de las comunidades.  

 

En otros casos, las mujeres también están empezando a hacer las gestiones fuera 

de su comunidad para resolver necesidades al interior de su familia, sobre todo las 

que tienen que ver con la educación de sus hijas e hijos, o bien las relacionadas a 

su condición de “beneficiarias” de algún programa gubernamental; sin embargo, se 

viven múltiples problemáticas para que puedan avanzar desde esta condiciones 

de gestoras de sus propias necesidades e intereses, ya que, se les dificulta en 

buena parte de los casos realizar cualquier trámite debido a que son las mujeres 

las mayormente monolingües y analfabetas, lo que les dificulta la posibilidad de 

avanzar en las gestiones, y a su vez, por la propia barrera sociocultural de género 

que limita el relacionamiento de las mujeres en el espacio público, pues se la ha 

ubicado históricamente desde el espacio privado. 

 

Aunque muchas mujeres ya son conscientes del deseo, interés y derecho que 

tienen para participar social y políticamente igual que los varones y que han 

intentado sobresalir debido a la presión de sus familiares y por la propia cultura 

patriarcal que se impone socialmente, no se ha logrado transformar del todo la 

percepción social de la mujer, y menos aún la necesidad de garantizarles la 

igualdad de derechos como el derecho a la tierra. 



35 

 

En ocasiones las mujeres que han buscado participar socialmente y políticamente 

en los espacios de toma de decisión, y sobresalir en otros espacios colectivos son 

criticadas, desvalorizadas y poco apoyadas, pues permanece una idea muy 

arraigada  de mantener el rol y papel social de las mujeres, y en donde se hace 

evidente la brecha de la desigualdad genérica.  

   

Para Paloma Bonfil (2008) puede afirmarse que la participación femenina indígena 

en procesos organizativos no tradicionales constituye una gran vertiente de 

formación de liderazgos que alcanzan grados muy distintos de profundidad, visión 

e impacto, pero que permiten hacer visibles las necesidades, prioridades y 

propuestas en planteamientos dirigidos a la construcción de espacios más 

incluyentes y equitativos para las mujeres y para el conjunto de la sociedad. En 

este sentido partimos de reconocer que la mujer indígena, campesina y mestiza de 

la región se ha venido involucrando paulatinamente en procesos de participación y 

organización desde diversos espacios (familiar, grupal, organizaciones sociales, 

comunitario), con ritmos distintos e impactos diferenciados13. 

Por tanto, es evidente que las mujeres han venido caminando -aun con la 

adversidad genérica y social-  para construir espacios de participación que han 

permitido avanzar aunque sea limitado en la toma de conciencia en torno a 

algunos problemas sociales que viven y la manera de hacer frente a ellos. Aunque 

básicamente la participación de las mujeres de la región ha surgido a partir de las 

necesidades más apremiantes de su familia y su comunidad.  

Si bien, es importante reconocer todos los esfuerzos para la promoción de la 

organización y participación social y política de las mujeres en la región, también 

es necesario reconocer que ha sido complejo el proceso para abrir espacios 

propios al interior de las familias, comunidades, organizaciones sociales y 

productivas, y de las instituciones para promover y garantizar el acceso pleno de 

la participación de las mujeres en la toma de decisiones para el avance del 

                                                           
13

 Desde décadas anteriores en la región se puede encontrar la presencia de las mujeres indígenas en las movilizaciones y 
actividades de protestas organizadas por el movimiento campesino e indígena en la lucha por la tierra, contra el caciquismo, 
por servicios básicos o por generación de alternativas económicas (Canabal;2002). 



36 

 

protagonismo y liderazgo de las mujeres, y así se acceda a todos los espacios de 

toma de decisiones al interior de sus organizaciones, de sus comunidades o 

simplemente para ser reconocidas como sujetas de derechos al igual que los 

varones. 

Todavía falta un gran trecho por recorrer para que las mujeres indígenas, 

campesinas y mestizas no sólo de La Montaña sino del estado y el país tengan 

acceso a sus derechos como mujeres y en donde sea una realidad la participación 

social y política, el control y decisión sobre los recursos, el control de los recursos 

productivos como la tierra y el crédito14, el control sobre su cuerpo, sobre el 

territorio, sobre los recursos naturales; el acceso a la herencia, a la educación, a la 

salud, a servicios públicos, a una vivienda digna, a un trabajo dignificante y a la 

justicia social y legal.  

A pesar de este camino que falta recorrer son muy importantes aquellas 

expresiones de avances en materia de derechos de las mujeres, y de aquellas 

experiencias de organizaciones que siguen impulsando desde los distintos 

espacios el empoderamiento de las mujeres para ir estrechando la brecha de 

desigualdad genérica.  En el caso de este estudio en el tercer capítulo ubicaremos 

la importancia de los avances en el derecho a la participación social de las 

mujeres al interior del proceso organizativo del Colectivo productivo 

“Cochiauxochitl”, pues ha permitido fortalecer la cohesión y la organización 

campesina del colectivo, y se ha avanzado en el protagonismo de las mujeres en 

los cargos al interior del colectivo y en acceder a cargos menores al interior de la 

comunidad.     

 

                                                           
14 “El acceso directo de las mujeres indígenas a la tierra es muy limitado, en un texto sobre este tema, Paloma Bonfil señala 
como “la relación de las mujeres indígenas campesinas con la tierra aparece mediada en las sociedades tradicionales por 
su relación con el varón, en un contexto que presupone la complementariedad de actividades y funciones entre hombres y 
mujeres”. Si bien no hay información suficiente en torno a este tema, de acuerdo con información del Procede, sólo el 17 
por ciento de los poseedores de derechos agrarios ejidales son mujeres. Las mujeres en el medio rural tampoco tienen 
acceso al crédito, ya que sólo el 14 por ciento cuentan con préstamos de esa naturaleza y enfrentan cobros de intereses 
mayores que los establecidos para los hombres, a pesar de que las mujeres son mejores pagadoras” (Canabal, 2002). 



37 

 

1.4. Vivirse en Comunidad: Sistema de organización  

 
Mientras que las raíces estructurales de la marginación indígena y campesina en 

la Montaña están determinadas por una diversidad de factores de índole 

económica, social, política y cultural a nivel nacional e internacional que han 

condenado a la pobreza y rezagos a buena parte de su población, a la par, y  a 

pesar de las difíciles condiciones de vida a las que se ven enfrentadas las 

comunidades indígenas y campesinas, han venido construyendo históricamente 

un proceso de participación y organización social para la generación de sus 

propios mecanismos tradicionales para concebirse como ComUnidad y 

organizarse a partir de esa idea de unidad para la reproducción de su vida social, 

cultural y natural.  

 

Han sido estos mecanismos propios de organización comunitaria lo que les ha 

permitido mantener su cosmogonía para su presencia y resistencia en medio de 

un contexto que les oprime, y enfrentar no sólo en cierta medida sus principales 

problemáticas y necesidades para seguir permaneciendo en el tiempo sino de 

emprender esfuerzos para organizarse que busca mejorar sus condiciones de vida 

buena.   

 

En este sentido, si bien hemos podido aproximarnos a parte de las problemáticas 

de la región que amenazan tangiblemente la vida de las familias y las 

comunidades, es necesario también ubicar su importante característica de poseer 

una riqueza y un valor muy profundo en sus propios sistemas de organización 

comunitario que rigen la manera en cómo se crea y recrea la vida organizativa al 

interior de las comunidades; vida organizativa que desde nuestro punto de vista 

forma parte de los horcones base de la fuerza, la cohesión, y unidad comunitaria 

que ayudan a explicar el arraigo de las y los habitantes de La Montaña, aun frente 

a las grandes y graves problemáticas y adversidades que enfrentan sus pueblos.  

 

Así en las comunidades de La Montaña existe una institucionalidad comunitaria 



38 

 

que se trata de instituciones  y mecanismos para organizarse al interior y entre las 

comunidades para la toma de decisiones, la vigilancia y la sanción de los acuerdos 

y normas establecidas. Históricamente ha sido la manera en como se han logrado 

mantener y conservar en parte, por la vigencia de su sistema normativo y sistema 

de cargos que en general se caracteriza por poseer sus propias formas de 

organización, de gobierno interno y de impartición de justicia. 

  

Las y los protagonistas de esta institucionalidad son las y los habitantes de la 

región que día a día luchan para mejorar sus condiciones de vida, ejercer y exigir 

sus derechos, y organizarse comunitariamente para elegir a sus autoridades y 

reproducir su vida como pueblos indígenas y campesinos. 

 

De esta manera para las comunidades de la Montaña los sistemas de cargos y 

normas son muy importantes porque les permite organizar trabajos colectivos, 

hacer justicia y cuidar, organizar y recrear la vida interna de la comunidad y entre 

las comunidades. A su vez, les permite cuidar, aprovechar, compartir y defender a 

la madre tierra en sus territorios. Es desde este núcleo de su ser como pueblos 

que se puede entender en parte el cómo han subsistido ante el embate del 

sistema globalizado.  

 

Bajo este sentido, hasta el día de hoy, es posible reconocer el mosaico de 

posibilidades organizativas que existen al interior de las comunidades y entre las 

comunidades de la región en el que reflejan tanto la identidad indígena con su 

propia cosmogonía y el grado de conservación de sus sistemas normativos y de 

organización social. Por tanto, el reconocer este horcón de la fuerza en el sistema 

de organización comunitario nos ha permitido entender la importancia de la 

profundidad en el tipo y modo complejo de las relaciones y dinámicas que se tejen 

al interior de los pueblos para recrearse en un contexto cambiante de vida 

campesina.  

 

Reconocer, respetar y revalorar este horcón comunitario como acompañante de 



39 

 

las iniciativas comunitarias desde Enlace permitió interiorizar la lógica en el modo 

de pensarse como comunidad  en los campos de su vida cotidiana, y con ello, 

retomar la importancia de incorporar  sus propias maneras de organización y 

replicarlas al interior de las iniciativas de gestión territorial del proceso organizativo 

del “Colectivo Cochiauxochitl” que ha sido fundamental para fortalecer las 

iniciativas y sean apropiadas por el propio sujeto social.  

 

Las comunidades de La Montaña no se conciben como entes separados o 

aislados unos de otros sino al contario las visiones y actividades tanto individuales, 

como familiares y comunitarias se rigen por principios y normas colectivas que se 

derivan de su cosmogonía reflejada en su sistema de cargos y sistema normativo. 

En este sentido, la identidad de los pueblos indígenas de la región toca a todos los 

campos de la vida cotidiana y abarca desde lo individual hasta la comunidad y la 

Madre Tierra en su conjunto.  

 

Por tanto, es necesario profundizar sobre la propia dinámica que se estable en 

cada uno de los sistemas y que se abordará a lo largo de este apartado, sin 

embargo, es importante ubicar que al hablar de los sistemas de organización 

comunitaria no significa que sea homogéneo ni lineal en todas las comunidades de 

la región, ni mucho menos que no se vivan sin sus tensiones, contradicciones, 

conflictos, y en algunos casos con expresiones severas de debilitamiento y 

fracturas. 

   

En los sistemas de organización comunitaria en La Montaña se destacan dos tipos 

de mecanismos de cooperación, colaboración y reciprocidad intracomunitarios: 

aquellos que se dan a nivel de personas y familias, como la mano vuelta; 

aquellos que se dan en beneficio de la comunidad tales como el sistema de 

cargos, y aquellos trabajos comunitarios tequio, o faena que son muy 

importantes como expresión de organización y reciprocidad comunitaria para 

organizar trabajos para el bien común como obras sociales  y arreglos de caminos, 

de escuelas, casas de salud;  y los procesos de toma de decisión comunitaria a 



40 

 

través de la Asamblea Comunitaria. Todos los cargos que se prestan en la 

comunidad, son nombrados por medio de una Asamblea General donde son muy 

importantes los acuerdos y se elige a la persona que ocupara el cargo y 

representará la comunidad.  

  

Las asambleas generales comunitarias son espacios colectivos deliberativos en 

donde se toman la gran mayoría de acuerdos y normas sobre cualquier aspecto 

de la vida de las comunidades.  

Es la instancia de máxima autoridad tanto en los ejidos como en las comunidades 

para la administración y regulación de su territorio y sus bienes naturales, además 

de regular su dinámica, convivencia interna y resolución de conflictos que les 

permite en gran medida tener la capacidad autogestiva para reproducir su vida 

comunitaria sin la injerencia de las autoridades municipales.  

 

En este sentido, los lazos comunitarios que se establecen al interior de las 

comunidades y entre estas a través de su sistema de cargos, así como el trabajo 

colectivo a través del mano vuelta, tequio y faenas son algunas características que 

identifican las relaciones sociales de los pueblos de la Montaña; sin embargo, la 

reconstitución de algunas prácticas a partir de nuevos elementos son las que 

imprimen vitalidad a las comunidades (Rangel, 2001).  

Los cargos comunitarios locales se dividen en tres diferentes que a continuación 

se mencionan15:  

A dos niveles se integran los cargos comunitarios, por un lado los cargos civiles 

que forman parte de los representantes que se encuentran en la Comisaria donde 

está el comisario, suplente y los principales). El otro nivel, son los cargos 

comandantes, primer cabo, segundo cabo, y topiles que se encargan de la 

seguridad del pueblo)  

 

                                                           
15

 La información obtenida de los cargos comunitarios se obtuvo del Diagnóstico participativo “Sistema de cargos y 
organización comunitaria, potencial agroalimentario y salud en comunidades de La Montaña de Guerrero” realizado por 
Enlace, Comunicación y Capacitación A.C. Equipo Tlapa, durante el periodo de abril a noviembre de 2012.   



41 

 

Los cargos civiles están representados en las Comisarías y se estructuran de la 

siguiente manera.   

Las Comisarias están representadas por un Comisario y Suplente, Secretario, y un 

número diferenciado de Topiles según la comunidad lo designe.  

Se iniciará con describir la función del Comisario quien es la autoridad del pueblo, 

siendo el que dirige y representa a la comunidad, autoriza y gestiona obras de 

infraestructura para el beneficio de la comunidad, además de convocar las 

reuniones o asambleas, firma y sella documentos, y contribuye a resolver 

problemas internos entre las familias.  

Por ejemplo, en las comunidades en donde tenemos presencia y trabajo como 

ENLACE, para nombrar esta máxima autoridad, se realiza mediante una 

Asamblea General donde participan mujeres y hombres de la comunidad, a su vez 

esta Asamblea es convocada por la autoridad municipal en turno en coordinación 

con los ancianos o consejeros del pueblo.  

 

En la comunidad de Mexcaltepec II Bellavista del municipio de Chilapa para llegar 

a ocupar el cargo de Comisario se tiene que haber pasado por los demás cargos 

de la estructura del sistema de cargos que más adelante se presenta. Al identificar 

que es una persona idónea por su experiencia y honorabilidad se hace lleva a 

cabo su elección en Asamblea y próximo nombramiento. Para asumir este cargo, 

de acuerdo a testimonios de las y los pobladores de Mexcaltepec II mencionan 

que al servir a su propia comunidad no se espera nada a cambio, ya que lo más 

importante es la satisfacción por contribuir a la vida comunitaria.  

 

En el caso de la comunidad de San Juan Huexoapa del municipio de Metlatónoc 

de acuerdo al testimonio de un poblador: 

La principal función del Comisario es representar a la comunidad ante todos los 
actores externos, es el responsable de la gestión de obras públicas para la 
comunidad ante el municipio, también es el responsable de resolver los conflictos 
intrafamiliares y problemas sociales de la comunidad. Lleva la dirección de la 
comunidad. El cargo comunitario es una obligación muy importante que deben 
cumplir todos los ciudadanos del pueblo. El pueblo lo decide y aunque no se 
quiera es el mandato del pueblo y se tiene que asumir. Para que la comunidad elija 
a un Comisario tiene que ser un ciudadano que sea honesto, responsable, que no 



42 

 

haya cometido un delito al interior de la comunidad y que sea respetado por la 
población. Y que haya cumplido todos los cargos menores (topil -mandadero- de la 
fiesta o de la comisaria; segundo o suplente, cargo en la comandancia para llegar 
a esta responsabilidad (Bolito, 2013).  

 

Si bien, el cargo comunitario es una obligación y servicio al interior de las 

comunidades, y para muchas personas resulta ser honroso ser elegidos, también 

ocurren tensiones debido a que algunos ciudadanos no desean asumir el cargo 

del Comisario porque existen problemas al interior de su comunidad, o problemas 

agrarios con otras comunidades aledañas, o también porque el cargo es sólo 

desde la visión del servicio sin remuneración económica y no existe de por medio 

recursos económicos que les permita realizar sus actividades, lo que en ocasiones 

dificulta que se desee asumir la responsabilidad.  

 

Por ejemplo, luego hay dificultad para que la persona que se elige quiera aceptar 
el cargo porque en la mayoría de veces el Comisario tiene que poner de sus 
propios recursos para salir de su comunidad para cualquier gestión. También se 
les dificulta aceptar el cargo cuando no se cuenta con mucha experiencia y se 
sienten inseguros para ocupar el cargo, entonces cuesta trabajo ocuparlo y le 
temen al estar al frente del pueblo sobre todo si existen algunos conflictos cuesta 
más trabajo asumirlo. Sin embargo, en general tiene que asumirlo por mandato de 
la Asamblea (Bolito 2013). 

 

Frente a estas tensiones que llegan a ocurrir, parte de las acciones que llevan a 

cabo las comunidades es que al ser rechazado el nombramiento por parte de la 

persona elegida, se generan espacios de diálogo en la Asamblea para escuchar 

las razones, pero en general se termina asumiendo el cargo porque forma parte de 

la cultura de servicio y organización del sistema de cargos al interior de las 

comunidades. 

  

La duración del cargo comunitario es de un año, y cada año se realiza el cambio 

de las autoridades comunitarias a través de la elección por Asamblea. Cada fase 

en donde se lleva a cabo el cambio de autoridades  se realiza bajo una 

celebración en la cabecera municipal en donde se entrega al nuevo Comisario el 

bastón de mando y el sello de la comunidad en manos del presidente municipal; al 

regresar a sus comunidad también les reciben a las nuevas autoridades en medio 



43 

 

de ritos y festividad que a veces se extiende de tres días a  una semana con 

numerosas ofrendas.  

 

La primera acción que emprenden para ritualizar este importante suceso a nivel 

comunitario se puede observar el primer día de toma de posesión de la nueva 

autoridad como ocurrió en Mexcaltepec II Bellavista que subieron al Cerro 

Teskistsia que es de los cerros más representativos y simbólicos para la 

comunidad, en donde realizan múltiples ceremonias espirituales y es allí, en donde 

año con año llevan a cabo el ritual para “pedir el año” con la nueva autoridad que 

en medio de rezos y símbolos importantes hacen la petición para que le vaya bien  

a la nueva autoridad y a cada integrante de su comunidad.  

En general en las comunidades las celebraciones se acostumbran hacer en los 
cerros más altos y cercanos, en ojos de agua, pues la creencia es que en esos 
lugares es en donde se encuentran los cuatro vientos (o sea los cuatro puntos 
cardinales), que es desde donde se puede establecer una conexión directa entre la 
madre tierra y el poder de las y los dioses (Bolito, 2013).   

 

Con ello, se refleja la importancia de este suceso de cambio de autoridades en las 

comunidades, y a su vez, la importancia de vivirlo entretejiendo las propias formas 

de organización y espiritualidad para reafirmar su sentido de vida comunitaria.   

 

En cuanto al Suplente es el encargado de acompañar al delegado en todos los 

trabajos que se realizan, es muy importante su presencia, ya que en ausencia del 

delegado, ésta persona retoma la responsabilidad en torno a los asuntos de la 

Comisaria. En las comunidades se valora y se considera importante esta 

responsabilidad.  

Por ejemplo cuando el Comisario sale de la comunidad para realizar alguna 
gestión fuera de la comunidad, el suplente queda como responsable de la 
comunidad. Cuando se encuentra el Comisario en la comunidad, ambos están 
juntos para atender las dinámicas de la comunidad. El suplente no pasa a ser 
Comisario hacia el siguiente año. Y también es elegido por el pueblo en Asamblea 
(Ortiz, 2012). 

  

Existe otra responsabilidad que en ocasiones no es muy visible, pero es 

importante y se nombra Cali en las comunidades ñuu´savi y es la persona 



44 

 

responsable de llevar el control de los cargos al interior de las comunidades. Lleva 

un registro de cargos en la comunidad ubicando quienes están actualmente en 

función y quienes están en descanso para que hacia el próximo periodo puedan 

ser elegidos si es mandato de la asamblea. Esta persona también cambia cada 

año, y tiene que entregar el control al nuevo responsable.  

 

Otra figura importante dentro de la estructura de la Comisaria es el Comandante 

que es el encargado de vigilar y poner orden al interior y fuera de la comunidad, en 

caso de algún conflicto entre familias o vecinos.  

 

La manera en cómo se vive al interior de las comunidades lo podemos reflejar con 

el testimonio de un poblador en donde nos comenta que: 

Por ejemplo para las comunidades de Metlatónoc es la persona que es el 
inmediato responsable para actuar si existe algún incidente o conflicto en la 
comunidad. Casi siempre acompañado del Comisario. Si por ejemplo alguien 
cometió un delito, el comandante pide autorización al Comisario para una sanción. 
El comandante pide al topil acudir a la casa del responsable del delito para 
solicitarle que acuda a la comisaria para declarar los hechos. Si el responsable del 
delito no obedece, viene el cabo para que se vaya a la comisaria para su 
declaración. En caso de que aun así se resista, desobedeciendo la orden entonces 
se presenta el Comandante en la casa y llega con su equipo de seguridad -
comandante, los cabos y topiles- y se detiene al responsable del delito para 
resolver el conflicto. El equipo de seguridad de la comunidad funciona día y noche 
vigilando que exista orden al interior de la comunidad. Dan rondines en la noche y 
si ocurre algún delito en la noche o el día, el primero y directo en acudir es el 
comandante y después llaman al Comisario. Su responsabilidad les obliga a estar 
presente en la comunidad, en dado caso que tenga que hacer alguna actividad 
fuera de la comunidad, se queda encargado los cabos y topil (Bolito, 2013). 

     

Esta responsabilidad se nombra como parte del escalafón de cargos, es decir, 

tienen que pasar por los cargos anteriores para que puedan ser nombrados por la 

Asamblea y que vaya generando  experiencia. Algo que se logra reconocer al 

interior de las comunidades de la región sobre todo en los momentos de mayor 

conflictividad social es que esta es de las responsabilidades que cuesta más 



45 

 

trabajo que sea asumida por los ciudadanos porque se resisten a enfrentar los 

conflictos que se viven en sus comunidades16. 

 

En cuanto al Secretario del Comisario es la persona que debe ocupar este cargo 

debe ser una persona que sepa leer, saber mecanografía, no importa si haya o no 

ocupado algún cargo previamente; por lo regular el trabajo que realiza es redactar 

oficios, solicitudes o actas de acuerdos en las asambleas, siempre en 

coordinación con el delegado municipal. Hace las minutas de las reuniones que se 

tengan, y archiva todos los documentos.  

 

Para el cuerpo de policías o equipo de vigilancia son los encargados de apoyar al 

comandante para resguardad y poner orden en la comunidad. En la gran mayoría 

de los ejidos y comunidades existe un Comité de Vigilancia que supervisa el 

cumplimiento de los acuerdos tomados en asamblea. En algunos pueblos está 

constituido por una sola persona y en otros por grupos de cinco o hasta diez 

personas que se encargan de hacer recorridos por la comunidades, el monte, los 

límites agrarios, de día y de noche para impedir que gente de la propia comunidad 

o de comunidades vecinas aprovechen indebidamente los recursos (GEA, 2011). 

Por otro lado, en la organización comunal o ejidal se incluye a las autoridades 

agrarias para administrar las tierras que les fueron repartidas, y constituyen una 

base de autoridad aparte de las autoridades civiles y religiosas aunque en 

vinculación constante.  

Esta autoridad a nivel comunitario se le nombra como Auxiliar de Bienes 

Comunales y es la persona encargada de hacer que se cumplan los acuerdos y 

está facultada para tomar decisiones sobre el acceso y aprovechamiento de 

determinados recursos naturales en los terrenos de que dispone el ejido o la 

comunidad.  

                                                           
16 De acuerdo a la experiencia en su comunidad, éste responsable normalmente se eligen a hombres de 35 a 40 años para 
que tenga fuerza y pueda actuar frente a un conflicto (Bolito, 2013).  
 



46 

 

Se encarga de notificar cualquier asunto referente a los Recursos Naturales al 

Comisariado de Bienes Comunales del Núcleo Agrario, además de elaborar 

documentos de medición parcelaria en coordinación con el Comisariado del núcleo 

agrario. Otra de las funciones y responsabilidades son asistir a todas las reuniones 

referentes a los terrenos comunales y de límites agrarios; extiende permisos para 

cortar árboles, resuelve pequeños conflictos agrarios internos de la comunidad, en 

caso de que esto no sea graves. Por otra parte, también es función del auxiliar de 

bienes comunales convocar a diferentes reuniones para el cuidado de los montes, 

bosque, evitar los incendios y la tala de árboles en la comunidad.  Cuando termina 

su periodo en el cargo, convoca reuniones mediante la asamblea general con los 

comuneros para nombrar a nuevos auxiliares.  

 

Esta autoridad ha sido muy importante para el trabajo que hacemos como Enlace 

porque es a través de ella que se puede convocar al impulso de iniciativas de 

manejo de agua, bosque, monte al interior de los terruños comunitarios. Y es muy 

importante la articulación y coordinación.  

En el campo agrario existen dos figuras: Comisariado de bienes comunales y 
comisariado de ejidatarios. Ellos se encargan en regular y representar 
directamente a la comunidad respecto a sus bienes naturales, y es el responsable 
de resolver los conflictos agrarios, y repartos de terrenos a nivel familiar. 
Representante directo con las instancias gubernamentales como la Procuraduría 
Agraria, hacer trámites ante el Registro Agrario Nacional y atender cualquier 
conflicto que se presente en la comunidad, también cada auxiliar de bienes 
comunales cuenta con un Consejo de Vigilancia que es el responsable de vigilar el 
núcleo agrario para evitar que se den conflictos (Bolito, 2013). 

 

Cada comunidad o anexo tiene su representante de bienes comunales y se 

encargan en su comunidad para vigilar su territorio. Cualquier problema grave se 

contacta con el Comisariado de Bienes Comunales del Núcleo Agrario. Tienen su 

propio secretario, tesorero, vocales o topiles. Ellos duran tres años en el puesto y 

son elegidos por las asambleas comunitarias.  

 

El  Comisario de Bienes Comunales son elegidos por la asamblea del núcleo 

agrario y para ello se hace una convocatoria. Para este cargo normalmente se 

busca a alguien que domine bien la lectura y escritura porque tienen diálogos 



47 

 

directos con instancias gubernamentales como el Registro Agrario Nacional. En 

general estos cargos son asumidos por maestros oriundos de alguna comunidad 

del núcleo agrario y  que a su vez, posee su título de comunero.  La elección se 

lleva  a cabo bajo consenso, ya que se dialoga por los principales de las 

comunidades.  

 

En general este cargo se acepta con facilidad porque es un cargo que cuenta con 

mucho prestigio social dentro del escalafón de cargos comunitarios. Aunque 

también llegan a ocurrir tensiones para elegirles cuando existen dos o más 

ciudadanos con la posibilidad de ser elegidos.  

A su vez, en algunos casos genera temor esta responsabilidad debido a los 

diferentes conflictos que se presentan al interior de las comunidades y entre las 

comunidades del núcleo agrario y en ocasiones frente  comunidades e otro núcleo 

agrario que puedan tener conflictos por linderos. En dado caso, que lleguen a 

existir dificultades en el territorio se comunican entre las comunidades para actuar 

como parte del núcleo agrario.  

  

Consejo de Ancianos 

Es importante el papel del Consejo de ancianos porque es la sabiduría del pueblo 

donde se guarda todas las experiencias vividas en la comunidad, y dan guía y 

acompañamiento a las nuevas autoridades y nuevas generaciones. Los 

testimonios de las comunidades indican que si no existiera esta guía, se 

dificultaría el camino para resolver los problemas. 

 

En este sentido, es muy valiosa la figura del Consejo porque son las personas 

honestas, sinceras y comprometidas con su comunidad y poseedores de 

sabiduría. Conocen el panorama amplio e histórico de la comunidad y por tanto,  

no solo apoyan al Comisario sino también al representante del Comisariado de 

Bienes Comunales. 

 



48 

 

A su vez, tienen la responsabilidad en dado caso de que la autoridad no está 

cumpliendo su responsabilidad, llega a ser función del Consejo de Ancianos el 

orientarle y apoyarle a que dinamice su función.  

 

El Consejo se va formando conforme van saliendo los Comisarios de su cargo. 

Automáticamente pasan a formar parte de ese Consejo y se conforma con los más 

experimentados y que tuvieron un papel muy relevante durante su cargo. 

 

Antonio Hilario de la comunidad de Mexcaltepec II nos da su testimonio “el 

Consejo en nuestras comunidades varían entre 5 o 7 son los que dan consejos y 

apoyo al Comisario y toman papel activo en las Asambleas comunitarias, y 

también en momentos para dar consejos a las personas para resolver algunas 

problemáticas. Su presencia es para ejercerlo durante el resto de sus días aunque 

su nivel de participación vaya variando, incluso se pueden retirar por decisión 

propia”.  

 

Para citar un ejemplo de la importancia del rol del Consejo de Ancianos se 

compartirá la experiencia de una comunidad de Cochoapa el Grande en donde 

hubo un conflicto entre la comunidad y los maestros, en donde el papel del 

Consejo fue fundamental para resolverlo y trascenderlo. Se trató de un conflicto 

agrario, ya que los maestros se habían apropiado de un terreno de la comunidad y 

la comunidad después decidió construir allí mismo una comisaria. El papel que 

jugaron los Consejo de Ancianos fue muy relevante porque empezaron a buscar 

una alternativa frente al conflicto y tratando de conciliar al interior de los dos 

grupos, pues se estaba derivando en violencia al interior de la comunidad.  

 

El Consejo de Ancianos hizo un esfuerzo por juntar a las familias con los maestros 

y otro grupo con la autoridad, y se empezó a resolver el conflicto. Después 

tomaron la decisión como Consejo de buscar apoyo con actores externos y de 

esta manera se contribuyó a que se resolviera el problema, en esta experiencia el 

Consejo de Ancianos fue fundamental su papel porque dialogo con las dos partes 



49 

 

e hizo llamados para la unidad. El resultado al final fue que la comunidad recuperó 

su terreno. Y durante los próximos tres años el papel del Consejo ha sido vital 

para fortalecer a su comunidad para sanar el conflicto y contribuir a la cohesión 

comunitaria.  

   

Cargos religiosos 

Una figura importante para la reproducción sociocultural de las comunidades está 

instituida por la mayordomía, que es quien aglutina a una serie de cargos, y su 

función consiste en representar a un grupo que cooperan económicamente para 

festejar a alguno de los santos venerados por la comunidad, ya que En general en 

las comunidades de La Montaña se celebran fiestas religiosas, y para ello existe la 

figura de mayordomía que coordina toda la festividad.  

 

La principal función del mayordomo es organizar la fiesta y junto con otras 20 

personas voluntarias al interior de la comunidad son quienes son encargados de 

sacar todas las actividades que se relacionan con la fiesta. Otra de sus funciones 

es recibir a las y los peregrinos cuando es la fiesta. Una vez, que concluye la 

celebración se elige al nuevo mayordomo, y el mayordomo anterior les hace la 

entrega de los bienes o cofradía como estandarte, dinero, velas.  

Para este cargo no se recibe ningún salario, sino que tienen que aportar ellas y 

ellos mismos todos los gastos para sacar adelante la fiesta. En algunos casos ser 

mayordomo de la fiesta del pueblo genera dificultades porque no se cuenta con el 

recursos económico para sortear los gastos de la misma, y lo que opera es que se 

pide prestado con familiares y después se sale de la comunidad para ir a trabajar 

a otros lugares y poder pagar su deuda. Para ocupar este cargo lo más importante 

es que la persona elegida acepte y en reciprocidad recibe por parte de la 

comunidad el respeto, y obtiene la oportunidad de pasar a ocupar otros cargos.  

 

Existe a su vez, un grupo de personas encargados de ayudar a las actividades 

religiosas de la comunidad: los sacristanes, los cantores y músicos.  

 



50 

 

Además de los cargos antes mencionados existen otra forma organizativa en la 

comunidad para atender parte de las necesidades e intereses colectivos, entre 

ellas se figuran los diferentes Comités que pueden variar de comunidad en 

comunidad. Los Comités responden a la asamblea y al Comisariado, pueden 

llegar a tomar acuerdos pero en general se consulta a la asamblea de la 

comunidad. Entre los más destacados se encuentran los Comité del centro de 

salud; Comité de la escuela; Comité de participación social-escolar; Comité del 

programa de Oportunidades; Comité del agua; Comité de luz. Los cargos de los 

Comité duran un año a excepción del comité de oportunidades que dura tres años. 

Cada comité se elige en fechas distintas, dependiendo de cada comunidad. En los 

casos de los comités que existen en la escuela por lo regular se eligen en el mes 

de septiembre (Enlace, 2012).  

 

La duración de los cargos civiles es de un año, los ciudadanos que ocuparan los 

cargos se eligen durante los meses de noviembre a diciembre para que en el mes 

de enero tomen protesta para cubrir el cargo.  En el caso del Auxiliar de Bienes 

Comunales dura de un año a tres años en el cargo y se elige normalmente en el 

mes de diciembre para que en el mes de enero ya ocupe su cargo. Si las y los 

ciudadanos ven que su trabajo es bueno, sigue en función, pero si no cumple con 

sus responsabilidades, lo sustituyen con otra persona al siguiente año.   

 

En la región por tanto, sus sistemas de organización social permiten que las 

acciones colectivas adquieran una forma particular para obtener objetivos 

específicos, y por ello,  es común que adquieran la forma de consejos, comités, 

comisiones que generalmente surgen por mandato de una asamblea y debe rendir 

cuentas a la misma. Sin embargo, cuando la comunidad está atravesada por algún 

tipo de división, este tipo de encomiendas recae en un grupo o un sector de la 

población que se siente comprometido con quienes así lo establecen y que no 

siempre es la asamblea comunitaria. Desde esta perspectiva  a lo largo y ancho 

de la montaña se pueden observar el ir y venir de Consejos, comités o comisiones 



51 

 

que buscan a las autoridades competentes para resolver las problemáticas que les 

aquejan: el agua potable, las tarifas de luz eléctrica, la defensa del territorio, los 

caminos, las escuelas, oportunidades (Canabal, 2001). 

Sistema Normativo 

En la vida cotidiana de las comunidades de la región por un lado, están una serie 

de prácticas que se realizan de manera empírica, a veces sin tener muy clara 

consciencia del por qué se hacen, pero que en los hechos tienen un efecto 

regulador. Aquí caben las prácticas familiares y las que se comparten más 

colectivamente como las costumbres y las creencias. Por otro lado, están los 

acuerdos y las normas que son decisiones conscientes que se toman 

colectivamente para inducir un comportamiento con una intención definida.  

 

En este sentido tenemos que los mecanismos de regulación se pueden dividir en: 

prácticas de regulación, costumbres y creencias, acuerdos y normas.  Así, las 

costumbres son prácticas o comportamientos que se comparten más 

colectivamente por una comunidad y se heredan de una generación a otra. No hay 

sanciones para obligar a su cumplimiento, pero se ejercen mecanismos de control 

y presión social para mantenerlas vigentes. Las creencias son historias o 

anécdotas tradicionales compartidas en el imaginario de una comunidad y cuya 

memoria influye en el comportamiento de las personas respecto a un lugar, al tipo 

de relacionamiento societal, o el aprovechamiento de algún recurso. En cuanto al 

acuerdo, es una decisión explícita acerca del aprovechamiento de algún recurso 

que se realiza entre los miembros de un grupo de interés, de un barrio o de una 

comunidad. No hay castigo en caso de incumplimiento, pero puede haber 

mecanismos de control social como el que sea mal vista o criticada la persona que 

no lo cumpla.  

 

Un acuerdo pasa a ser norma cuando se impone un castigo por su incumplimiento. 

Puede ser que lo que en una comunidad quede en calidad de acuerdo, sea norma 

para sus vecinos. Las normas, al igual que los acuerdos, se establecen por medio 

de una decisión colectiva consciente y explícita entre las y los miembros de un 



52 

 

grupo de interés, un barrio o una comunidad17, pero su incumplimiento implica un 

castigo o algún tipo de sanción explícita.  (GEA, 2011). Las sanciones que se 

aplican por la transgresión de una norma o acuerdo varían según la gravedad de 

la falta. Los acuerdos en general no contemplan una sanción; se estable 

voluntariamente y no hay consecuencias en caso de que no se cumplan. Las 

normas en cambio tienen un carácter obligatorio y se adjudican una sanción en 

caso de incumplimiento18. Las fortalezas de los acuerdos y normas, está el que 

expresan una capacidad de reacción de la comunidad. Así mismo explicitan una 

voluntad colectiva al cambio, concretan la iniciativa de la propia comunidad y 

responden a partir de las necesidades allí sentidas. Suelen ser dinámicos por lo 

que se pueden ir ajustando a los cambiantes requerimientos de quienes utilizan 

los recursos (GEA, 2011).  

 

Las comunidades de la región, como seguramente sucede en todas las áreas 

rurales y urbanas, se encuentran permanentemente resolviendo conflictos tanto al 

interior como entre las comunidades. En la región llevan siglos enfrentando y 

resolviendo o a veces arrastrando conflictos que no logran resolver. Sin embargo, 

es así como han logrado construir una serie de mecanismos tradicionales para 

resolver y transformar los conflictos al interior de las comunidades o entre ellas 

(GEA, 2011).  

 

Las indefiniciones en los límites entre comunidades así como las diferentes 

condiciones de cada una hacen que se expresen conflictos que tienen distintas 

intensidades con base al tipo de conflictividad que surja, por ejemplo entre el robo 

de recursos naturales, así como el pastoreo de ganado en terrenos ajenos, sean 

                                                           
17

 Algunas características importante que deben tener los acuerdos y las normas comunitarias para que sean respetadas 
son las siguientes: que sean avaladas en asamblea de la comunidad; que las autoridades las hagan valer y coordinen a las 
y los ciudadanos para ello; que la gente conozca los acuerdos y exija su cumplimiento; que haya unidad y organización en 
la comunidad; que existe mecanismos de sanción si no se cumplen; que existan beneficios, o sea que la gente vea 
beneficios de cumplirlas (GEA, 2011).  
18

 Algunas condiciones por las cuales los acuerdos o normas no se respetan son: si hay división en la comunidad o entre 
las autoridades, por ejemplo debido a diferentes partidos políticos o religiones; si el acuerdo no está escrito; si coexisten 
diferentes tipos de tenencia de la tierra, porque los acuerdos no valen para todos; si las autoridades benefician a un solo 
grupo; si el acuerdo no es autorizado por la autoridad; si la gente no es consciente de la importancia del acuerdo; si no se 
puede controlar a las comunidades vecinas; si hay una mala autoridad que no se da a respetar, no es paciente, no es 
activa, no busca la manera de organizar a la comunidad (GEA, 2011) 



53 

 

frecuentemente causa de conflictos, por lo que se establecen normas y acuerdos 

para evitar que los conflictos se escalen. Se regulan, siguiendo el ejemplo el 

derecho al paso, el acceso a los terrenos para el ganado, el corte de leña, el 

acceso al agua. Algunos acuerdos entre comunidades son muy antiguos y se 

mantienen de generación en generación. Otras se hacen acuerdos para resolver 

determinadas problemáticas que antes no se presentaban (GEA, 2011).  

  

Es así como la capacidad organizativa y de resistencia de las comunidades 

indígenas de La Montaña, es resultado del acumulado de experiencias históricas 

culturales, y que están sustentadas en valores que promueven la participación 

activa de las comunidades para los trabajos de beneficio común, mismos que les 

han permitido mantener una  fuerza organizativa a nivel local y regional.  

 
 
1.5. Identidad, Cultura y Espiritualidad Montañera  

 

Yo soy arbolito, yo soy montaña, yo soy florecita, soy agua. Por eso la quiero, por eso la cuido19  

 Aquí es nuestra casita, tenemos nuestros animalitos, nuestra familia, nuestro monte, tierra para 

cultivar y ofrendar, hacemos nuestras fiestas, le pedimos a la madre tierra la lluvia, buena cosecha, 

le hablamos al viento, y le pedimos que nos vaya bien en el año, le hablamos al padre sol y a 

nuestro abuelito fuego…aquí…están nuestros ombligos, nuestros muertitos. Aunque la gente se 

va, regresa porque es nuestra montaña la que nos llama20  

Lazos comunes, espíritu de unión, espacios simbólicos se reconocen y reproducen 

a través de la identidad, la cultura y los rituales que a lo largo de los años han 

tejido fino las experiencias compartidas que han generado lazos profundos de 

identificación y arraigo al terruño montañero por parte de quienes han heredado su 

sabiduría, mística y lo habitan.  

                                                           
19 Aureliano Hernández. Hombre sabio Nahua de 78 años. Pertenece a la comunidad de Mexcaltepec II, Bellavista municipio 
de Chilapa de Álvarez. Fundador e integrante del Colectivo Cochiauxochitl. Noviembre, 2010. 
20

 Isabel Hernández Tapia. Mujer sabia Nahua de la comunidad de Mexcaltepec II, Bellavista municipio de Chilapa de 
Álvarez. Fundadora e integrante del Colectivo Cochiauxochitl. Marzo, 2012.  



54 

 

En la construcción sociohistórica de la Montaña no sólo se debe ubicar las 

dimensiones económicas, políticas, ecológicas y productivas separadas de la 

dimensión sociocultural, ya que ésta última también forma parte del engranaje de 

reproducción social, y es por tanto, parte sustancial para la conformación de la 

memoria, la historia, las creencias, la espiritualidad e identidad de las 

comunidades. Sin esta referencia tampoco es posible entender la dinámica de la 

región, sin este valioso componente que forma parte de los otros horcones 

comunitarios tampoco sería posible entender el porqué del arraigo y la pertenencia 

identitaria que da sentido y significado a la vida de las comunidades indígenas y 

campesinas de La Montaña aún frente a sus múltiples adversidades, carencias y 

problemáticas.  

Así, los referentes directos de la relación de los individuos con sus espacios y la 

memoria histórica determinan que el territorio sea “objetivamente organizado y 

culturalmente reinventado”. Tiene soportes materiales (prácticas productivas, 

económicas en general, relaciones sociales y de poder) y sistemas de 

representación, por otro lado. (Canabal, 2001). 

Así, al adentrarnos en la región ha sido ingresar a un territorio donde los pueblos 

indígenas mantienen una identidad propia que sin duda ha sido parte  de los 

escudos que les ha permitido resistir y mantenerse como sujetos colectivos. Existe 

en ellos un sentido de pertenencia histórica hacia el lugar donde nacieron, donde 

se encuentra su ombligo como lo referencia Isabel Hernández al inicio del texto.  

Entre las y los hombres de la Montaña existe sin duda un sentido de “pertenencia 

socioterritorial” o bien de pertenencia a una colectividad asentada en un “territorio”. 

El arraigo que es el marco espacial donde se establecen y recrean las relaciones 

entre sus habitantes. (Canabal, 2001) El arraigo es un concepto denso y complejo 

en el que se identifican tres dimensiones temporales complementarias: pasado, 

presente y futuro. Profundidad histórica, densidad organizativa y capacidad de 

convocatoria del proyecto son factores que se combinan en el arraigo; el recurso 

más poderoso de los movimientos territoriales. El pasado remite a las raíces 

mítico-culturales de un poblamiento; el presente a la intensidad, solidez y calidad 



55 

 

de las relaciones sociales vivas, es decir al grado y tipo de organización de la que 

disponen los que se movilizan; el futuro a las expectativas que tengan los 

participantes de poder edificar un mejor porvenir en su territorio, el futuro es la 

esperanza. Y sin raíces, organización y esperanza, es decir sin arraigo, no hay 

mucho qué hacer (Bartra, 2014). 

Es por ello, que en la experiencia que se tuvo en el terruño de la Montaña se 

identifica a la identidad, espiritualidad y cultura como parte de los horcones fuerza 

que permiten que la cotidianeidad de una realidad en momentos tan adversos 

tomen de allí su propia energía fundadora para seguir hacia delante son sus 

proyectos de vida; desde el punto de la vista de la autora justo el horcón espiritual-

identitario son como dice Bartra raíces profundas, fuerza organizativa y esperanza.  

Tocar y dejarse tocar por esta dimensión de la vida comunitaria ha sido parte de la 

clave para el caminar y mantener nuestra presencia como Enlace en la Montaña. 

Ha sido parte de las claves para incorporarlo en las propias dinámicas de las 

iniciativas económico-productivas y de gestión territorial que hemos venido 

acompañando durante los cinco años en la región.  

Por tanto, es vital reconocer esta dimensión sociocultural espiritual para lograr 

deshilar parte de la dinámica que no sólo les permite resistir a los pueblos 

montañeros sino que les ha permitido reinventarse en medio de un contexto que 

les oprime. En este sentido, la sutileza de la fuerza es intangible, pero es muy 

profundo porque sólo así se puede comprender ese entretejido que existe en la 

manera en cómo se viven-sienten-perciben las y los montañeros, esa manera de 

concebirse no como entes individuales o aislados sino de concebirse como parte 

de un todo; parte del otro-a, parte de la familia, parte de la comunidad, parte de la 

Madre Tierra, y parte del universo -Dioses y Diosas-.  

Es gracias a esta dimensión que podemos entender el porqué por ejemplo las y 

los migrantes que se van a trabajar fuera de la región aún que estén en mejores 

condiciones materiales fuera de la región regresan en temporadas cosecha de la 



56 

 

milpa, en temporada de fiestas, de rituales, de cambio de autoridades, o 

simplemente por estar en comunidad.     

Y es que según Canabal (2001) el territorio se construye a través de las prácticas, 

las estrategias, las percepciones y las maneras de leer el espacio que tienen los 

miembros del grupo que lo construye. No es la suma de las experiencias 

individuales en relación con determinados espacios sino es denominador común. 

El territorio está así conformado por las relaciones directas con el espacio, 

enfocadas en todas sus dimensiones; es su relación más directa, local. También lo 

conforma un elemento compartido que puede ser un conjunto más grande (la 

región de la Montaña), ya que ha contribuido a la construcción de la identidad de 

cada grupo. Las y los habitantes de La Montaña se sienten pertenecer a su 

comunidad, grupo étnico y a la Montaña misma.  

Para mí la Montaña somos nosotros, donde vivimos, la que nos da de comer… es 
la alegría, el gran conocimiento intangible de nuestros pueblos, es en donde están 
las y los sabios verdaderos que nos enseñan a nosotros sus nietos para no olvidar 
lo que los abuelos hacían (Bolito, 2013).  

En este sentido es que se ubica parte del valor simbólico de la profundidad del 

eslabonamiento entre el valor material del territorio en donde se habita y el valor 

identitario que permite reproducir las relaciones e interacciones.  

Bajo esta lógica, las relaciones se moldean, se reformulan e incluso se orientan, 

pero permanecen como parte de esas microdinámicas que constituyen la 

subjetividad social, pues hay que entender, el plano de la subjetividad social como 

una articulación de lo individual y lo colectivo (Zemelman, 1996 en Canabal, 2001).  

La Montaña, por tanto, es una región homogénea y diversa a la vez, muestra un 

entorno de oportunidades y retos para sus habitantes que le han trazado a través 

de su historia una identidad sustentada en la matriz cultural mesoamericana que 

se diversifica por los distintos grupos lingüísticos que la han habitado y por las 

enseñanzas occidentales. Le ha marcado también su identidad, la constante lucha 

de sus habitantes por ganar espacios y hacer válidos sus proyectos y sus 

alternativas desde los poderes locales o las organizaciones sociales que ellos 



57 

 

mismo han echado a andar. Han dibujado así espacios sociales que se redefinen 

constantemente por la acción social de sus habitantes (Canabal,2001).  Por 

ejemplo, la fiesta, la música, los rituales, la danza son maneras reconocidas por la 

propia población para mover la consciencia y reafirmar su vida comunitaria.  

El sistema de fiestas que los pueblos de la Montaña realizan durante el año 

parece seguir conservando la herencia de la organización comunitaria que las 

caracteriza, y en sincretismo con la herencia colonial que los españoles 

introdujeron a partir de elementos como las fiestas patronales y el establecimiento 

de mayordomías. Es preciso especificar que cuando hablamos del sistema de 

fiestas, nos referimos no sólo a aquellas que dan cuenta del santoral católico y la 

adopción de un santo patrono21 para cada uno de los pueblos y comunidades, sino 

también a los rituales que se sitúan dentro del propio ciclo agrícola, desde el día 

de San Miguel, que nos coloca propiamente en el terreno de la religiosidad 

tradicional, ubicando espacios sagrados como son los cerros, depósitos de agua 

cuyo significado recupera la cosmovisión de los antepesados22 (Rangel, 2001). 

En este sentido, la tierra, el agua, el fuego, el viento, el cerro y las autoridades 

aparecen en el pensamiento mítico recreado por los pueblos de la lluvia 

(ññu´savi), los pueblos del fuego (me´phaa), y los pueblos del maíz (nahuas) de la 

región. La tierra, no es la tierra en sí misma, es decir sólo el medio material sino 

que es el sustento de la propia vida y “la madre” porque sostiene y da de comer.  

Por tanto, la comprensión sobre la construcción de la identidad para los pueblos 

indígenas de la región desde la espiritualidad-religiosidad, implica desentrañar 

esta “percepción subjetiva” que el actor hace sobre sí y al mismo tiempo, la forma 

                                                           
21

 La fiesta del Santo Entierro en el municipio de Xalpatláhuac, representa especialmente para sus habitantes la fiesta más 
grande de la región. van visitantes de otros lados tanto de la región como de otras regiones incluso otros estados, y 
regresan las y los migrantes que están o en campos agroindustriales del noreste del país como los que están en Estados 
Unidos para presenciar de la fiesta y a pedirles favores al Santo Entierro. Todos buscan tocar el féretro donde se encuentra. 
La esperanza del corazón es de que el Santo hará justicia a las personas, las familias, las comunidades, y a la  región en 
donde la desolación atraviesa (Rangel, 2001).   
22

 Las fiestas patronales en los pueblos de la Montaña constituyen celebraciones en las que confluyen símbolos propios de 
la religión católica entretejidos con elementos de la cultura prehispánica. Aún cuando el concepto que habla del sincretismo 
en la religiosidad reconstituida  por los pueblos indígenas ha sido cuestionado, pensamos que el entretejido del que 
hablamos responde a la confluencia de símbolos y resignificaciones que los pueblos dan a sus ceremonias y rituales; al 
mismo tiempo, es posible observar una distinción entre elementos indígenas y católicos cuando los primeros se presentan 
en veces como telón de fondo de aquellos más visibles y viceversa, como el santo patrono adornado con coronas de flores 
que parecen representar un rasgo más de corte católico, sin perder el contexto propiamente indígena (Rangel, 2001).  



58 

 

en que las relaciones intersubjetivas e intergrupales van conformando, 

cuestionando y afirmando la propia identidad. Así es como “la identidad emerge y 

se afirma sólo en la medida en que se confronta con otras identidades en el 

proceso de interacción social; y por tanto, para los pueblos de la Montaña este 

vínculo con lo espiritual y religioso forma parte de su vida cotidiana, el da un 

sentido de trascendencia cuando ser fiscal y mayordomo, curandero o sacristán, 

rezandero o pedidor de lluvia, representa un cargo de servicio a la comunidad que 

confiere cierto prestigio a quien lo ocupa (Rangel, 2001). 

La presencia de sacerdotes y religiosas cuya línea de trabajo pastoral encuentra 

sustento en la teología indígena, constituye un elemento significativo para la 

defensa de las culturas practicadas en la región, ya que a partir de esta 

“instauración del evangelio”, se busca el sentido de la fe católica al interior de los 

rituales y manifestaciones que ñuu´savi, me´phaa y nahuas realizan en sus 

espacios (Rangel, 2001).   

La Montaña no sería la Montaña sin el simbolismo y la importancia de sus fiestas 

porque ha nutrido el arraigo en las y los habitantes de los pueblos que comparten 

sistemas de vida y creencias. Por tanto, vamos a compartir las principales fiestas 

que movilizan a la región tanto al interior como al exterior de ella (migrantes).  

Para las comunidades de la región las fiestas patronales, son las fiestas más 

importantes de la comunidad porque son las fiestas del patrón del pueblo. Es la 

fiesta más grande, y tiene mucho sentido para llevarla a cabo porque es una 

protección a la comunidad. Y por tanto, cobra mucho significado por la 

convivencia, la unidad y la felicidad de las comunidades.  Una fiesta es de alegría 

y desdibuja los enojos y problemas, ya que en las fiestas están todos los 

integrantes de la comunidad para convivir, platicar y disfrutar del sentido de ser 

comunidad y se genera un sentido de felicidad. Llegan de otras comunidades a 

visitarles y también los familiares que están lejos llegan esos días de fiesta para el 

encuentro y la convivencia, lo que les permite nutrir la cohesión social y la 

reproducción social y cultural.  



59 

 

Por otro lado, los rituales son independientes a las fiestas religiosas aunque 

algunos de ellos se llegan a vincular con la fiesta como la petición de lluvias. Es 

fundamental para la vida comunitaria porque permite nutrir el alma de las 

personas, es como mejoría y sanación de las familias y de la comunidad para la 

convivencia y contribuir a la armonía en la vida social, y mantener el vínculo y 

contacto sagrado con la Madre Tierra y con todas las deidades del territorio.  

Los rituales tienen su propia sabiduría para sanar el alma de las personas y del pueblo. 
Por ejemplo la petición de vida,  es un rezo para que se tenga mucha vida, van a lugares 
altos de los cerros, una cascada, una barranca  para hacer estas peticiones. Fe para 
sanar el alma, el corazón. Te bañan en el rio para que se vaya el mal. Son sagrados para 
la vida de las comunidades indígenas. Son sagrados porque es respetar y honrar sus 
raíces. Para ello, existen personas específicas que han heredado ese saber para la 
sanación. Este saber se transmite de generación en generación. Por ejemplo mi cuñado 
aprendió desde los ocho años. Y su padre lo sentaba desde pequeñito para que 
aprendiera a poner las ofrendas y los rezos y los cantos (Bolito, 2015).  

 

Se hace a través de ofrendas y éstas dependen del tipo de petición. Es muy 

simbólico para la vida comunitaria, y toda la comunidad está conectada con  la 

cosmogonía.  

La conexión se da con la deidad de la madre tierra, y cambia de acuerdo al sitio 

por ejemplo no es lo mismo de la deidad del arroyo que la deidad del cerro.  Y en 

general se les ofrenda como agradecimiento y honra las flores, gallinitas, velas -

abuelito fuego-, copal, y lo más importante es el rezo y el canto. 

El ritual más importante para la vida de los pueblos de la Montaña es la petición de 
lluvias y el cambio de vida -el año nuevo-, porque si no se llevan a cabo el pueblo 
se queda desamparado (Bolito, 2013).    

La petición de lluvias  

El pensamiento mítico sustenta la realidad de la comunidad, le confiere sentido de 

su quehacer cotidiano, así es como el ritual de petición de lluvias recrea esta 

verdad primera que permitió a las mujeres y los hombres ser. La narración del 

mito23 corre a cargo del pedidor de lluvias o chamán, enlace entre el mundo 

                                                           
23 “El mito cuenta una historia sagrada, relata un suceso que ha tenido lugar en los tiempos fabulosos de los 
comienzos…siempre es el relato de la creación, se narra cómo algo ha sido producido, ha comenzado a ser… En suma, los 



60 

 

profano y el sagrado, mediador entre Dios y las mujeres y hombres, cuyo poder 

intermedio ha sido dado por la divinidad a través de un sueño, él se encarga de 

platicar a la comunidad los principios que dieron origen a la vida, que dieron origen 

al pueblo. La labor de la comunidad entonces es participar en el acto cultural-

espiritual que permita por un instante estrechar el vínculo con lo desconocido, con 

la otredad que trasciende cualquier historia humana (Rangel, 2001). 

 Para el calendario agrícola, el ciclo comienza el 24 de abril con el ritual de 

petición de lluvias, la comunidad sube al cero y emprende el camino para el 

encuentro con la divinidad. Los cantos de petición se hacen en cada lengua 

náhuatl, me´phaa o tuun´savi; el sacrificio de animales como guajolotes, chivos o 

gallinas se ofrece a la deidad que se encuentra en el centro de la tierra, así como 

el aguardiente que al verterse en la tierra, es absorbida al interior del cerro. Cada 

uno de estos representa una divinidad donde la dualidad femenino-masculino está 

presente; al centro de los cerros sólo puede ir el pedidor y acompañantes de la 

comunidad, ahí se canta y ora para que la lluvia, y con ella las buenas cosechas, 

vengan a la tierra (Rangel, 2001).  

El ritual adquiere elementos de magia, donde los símbolos y la fuerza de los 

participantes busca una lluvia que depende también de lo erosionado de la tierra, 

del cambio climático y de la fragmentación social. Todos los elementos son 

invocados, elementos que adquieren un cariz divino, al arcoíris por ejemplo se le 

pide también para que no ataje la lluvia (Rangel, 2001).  

Fiesta tradicional: Día de muertos 

Empiezan los preparativos 15 días antes de los días más importantes que son el 

31de octubre, 1 y 2 de noviembre. Ofrendando para recibir a los familiares que 

adelantaron su camino de transformación. En la ofrenda se colocan distintos 

elementos simbólicos: el agua que es la fuente de vida se coloca para mitigar la 

sed y fortalecer el regreso del familiar; la sal como elemento purificador y que de 

fuerza al espíritu para su viaje de regreso; las velas (abuelito fuego) simboliza la 
                                                                                                                                                                                 
mitos describen las diversas y a veces dramáticas irrupciones de lo sagrado en el mundo”. Mircea Eliade, Mito y realidad, 
FCE 



61 

 

luz que guía  a las almas en su visita y de vuelta a su casa del cielo, simboliza la 

luz, la fe y la esperanza; el copal e incienso  que ayuda a la purificación del 

espacio sagrado para la llegada de las almas y para su despedida; las flores de 

cempazuchitl y del monte son colocadas para armonizar y aromatizar el espacio 

sagrado tanto en la tumba como en la casa en donde recibirán a sus “muertitos”. 

Con las flores también se les hace un camino de entrada a la casa como guía para 

que lleguen con bien hasta el centro del altar. El pan  que es el símbolo de unidad 

y fraternidad entre las familias y sus “muertitos”. Y el rezo como venero, honra y 

respeto para los familiares.  

La espiritualidad cobra sentido en el caminar cotidiano de la región, en su sentido 

comunitario, en el familiar, y también se vive no sólo desde la homogeneidad sino 

en su contradicción, en sus matices, en tensión muchas veces y rupturas, y vivida 

como dinámicas abiertas y cambiantes con base a los espacios de interacción. Sin 

embargo, y a pesar de ello vivir en comunidad, formar parte de las celebraciones, 

sembrar milpa, ir al monte, participar en la fiesta, hacer faena, ser mayordomo, 

constituyen creencias y tradiciones que se recrean constantemente, pero que 

permite tener una base de valorización del territorio, y les permite a las y los 

habitantes del terruño de la región sentirse en arraigo y como parte de una unidad: 

comunidad-montaña (Madre Tierra) que les sostiene.  

1.6  Disputa por el territorio     

La Montaña está permeada de distintas aristas de violencia institucional y es la 

militarización una de ellas. Su presencia en la región ha sido justificada para 

combatir la delincuencia organizada y la siembra de enervantes, sin embargo, 

desde los años 70´s que se aumentó la presencia de militares en la región y el 

Estado, ha respondido a la clara ofensiva contra las guerrillas, la organización 

magisterial y los movimientos sociales. Esta forma de violencia institucional se ha 

evidenciado debido a la sistemática violación a los derechos humanos de la 

población por parte del ejército mexicano, en donde las comunidades indígenas y 

campesinas organizadas han vivido diversas formas de hostigamiento y represión, 

a través de incursiones militares en sus pueblos, represión directa a líderes 



62 

 

campesinos e indígenas, asesinatos, detenciones ilegales en comunidades y 

caminos, y los múltiples testimonios de mujeres que han sido violentadas 

sexualmente por militares como parte de las formas de violencia más 

representativas.  

Otro actor característico de la región son los cacicazgos locales que han 

construido roles al interior de las comunidades y entre éstas para controlar política 

y económicamente a los habitantes de los pueblos como parte de los mecanismos 

de coacción social. Los caciques en general han venido estando vinculados a los 

aparatos estatales y federales, y a su vez, en ocasiones con organizaciones 

delictivas.  

La compleja estructura que se teje al interior de las comunidades de poderes 

fácticos (caciques, paramilitares, narcotráfico) facilita en ocasiones que se 

perpetren modos históricos de control social, política y criminal que han 

entorpecido la propia actividad de la organización social y campesina para 

transformar sus condiciones de vida. Así, la presencia de los poderes fácticos 

pone en situaciones límite al interior y entre las comunidades no sólo de seguridad 

sino de violación a derechos humanos.  

Minería y resistencia  
 
La Montaña24 en los últimos 5 se ha caracterizado por vivir una constante 

intención por parte de los gobiernos y empresas trasnacionales para imponer 

megaproyectos sin consultar a la población campesina e indígena que habita en 

ella. La imposición de megaproyectos extractivos están sobre la base de generar 

despojo y violación a los derechos territoriales de los pueblos indígenas.  

 

En la Montaña, la amenaza de la presencia de Mineras extranjeras se identificó en 

noviembre de 2010, lo que alertó a las comunidades y de inmediato generó 

                                                           
24

 La Montaña de Guerrero no es ajena a los grandes conflictos que vive el país derivado de la expansión de los 
megaproyectos mineros. Como es conocido, debido a los altos precios del metal, al agotamiento de los minerales metálicos 
en vetas, y al desarrollo de nuevas tecnologías de extracción, la minería a gran escala (a cielo abierto) se ha extendido por 
todo el mundo, afectando principalmente a los países del Sur, donde los gobiernos con el discurso del incentivo al desarrollo 
y a la inversión extranjera han abierto puertas a este tipo de proyectos extractivos, paradójicamente prohibidos en muchos 
país del Norte producto de los grandes pasivos ambientales y sociales que ocasiona (Peláez, 2014 en Herrera, 2014) 



63 

 

respuesta social. Las concesiones se otorgaron a las empresas trasnacionales sin 

consultar a los pueblos indígenas de la región.  

 

Y es que de 2005 a 2010 cerca de 200mil hectáreas del territorio indígena de la 

región Costa-Montaña han sido concesionadas por el gobierno federal con la 

anuencia del estatal a empresas extranjeras, a través de concesiones de por lo 

menos 50 años para que realicen actividades de exploración y explotación minera, 

sin tomar en cuenta el derecho al territorio y el derecho a la consulta de los 

pueblos indígenas. En este territorio existen al menos 28 vetas o puntos de partida 

para explorar minerales, principalmente plata y oro en forma de cielo abierto, a 

pesar de que la minería a cielo abierto causa daños irreparables al medio 

ambiente, al territorio y la salud humana25. Se tiene información que las 

concesiones mineras existentes son Corazón de Tinieblas con una superficie de 

50 mil has., perteneciente a la empresa inglesa Hochschild y la afectación sería a 

9 núcleos agrarios; la Diana con una superficie de 15 mil has. de la empresa 

CamSim y que afectaría a 4 núcleos agrarios; la Faraona Goliat perteneciente a la 

empresa mexicana Grupo Goliat con una superficie de 55,000 has y afectando a 

un núcleo agrario (Herrera, 2014).  

 

Una vez que se dio a conocer la información, se gestó un proceso de lucha para 

difundir la información y defender el territorio. Este proceso de lucha aglutinó a 

diversos actores que incluyeron a las propias comunidades afectadas, 

comunidades solidarias, autoridades agrarias y civiles, religiosos, CRAC-PC, 

organizaciones civiles como CDDH Tlachinollan, Centro de Estudios Ecuménicos, 

Grupo de Estudios Ambientales, académicos de la UPN, la UNISUR, radios 

comunitarias, entre otros actores.  

 

                                                           
25

 Para evidenciar los graves daños que produce la minería a cielo abierto en el medio ambiente se cuenta con los 
siguientes datos: al día una minería a cielo abierto mueve 25,000 toneladas de roca con metal al patio de lixiviado; 50,000 
toneladas de roca de desecho sólido y 240 toneladas de dióxido de carbono a la atmósfera; 4 toneladas de cianuro -si se 
come un granito de cianuro se muere al instante-; y 35 millones de litros de agua, que representa lo que una familia 
consume en 30 años (Tlachinollan, 2012) 



64 

 

A partir de las primeras aproximaciones en donde se conocieron los datos de las 

concesiones, y de las amenazas que eso implicaría para el territorio comunitario y 

con la movilización de los distintos actores mencionados se conformó en 2010 el 

Consejo de Autoridades Agrarias en Defensa del Territorio Costa-Montaña en 

contra de las Minas y el área Natural Protegida, este Consejo se conformó con 

autoridades agrarias principalmente y civiles de las comunidades que serían 

afectadas directamente.  

 

Se llevaron a cabo foros regionales en defensa del territorio, lo que permitió 

aglutinar a cientos de habitantes, informar reflexionar colectivamente sobre la 

problemática, y con ello,  generar consensos entre los pueblos ñuu´savi y me´phaa 

principalmente para evitar la cooptación y engaño de sus autoridades y de las 

Asambleas comunitarias para detener el despojo de su territorio. Durante este 

periodo la CRAC-PC fungió un papel importante, pues activaron sus mecanismos 

de seguridad y estuvieron en vigilancia permanente para evitar que personas no 

identificadas ingresaran a su territorio. 

 

Las estrategias gubernamentales de despojo del territorio que ha implementado en 

la región Costa-Montaña, a través de la concesión de la tierra y el territorio 

comunitaria está asentada en una clara intención de violar los derechos al territorio 

y la consulta que poseen los pueblos campesinos e indígenas.   

 

El Área Natural Protegida como estrategia de despojo del territorio comunitario  

 

Poco tiempo después de que se detuvo aparentemente la intención de la 

empresas para iniciar su proceso de exploración en el territorio montañero, y el 

asedio  y cooptación de autoridades comunitarias vino el intento nuevamente por 

parte del gobierno estatal y federal de generar una estrategia alterna a las 

concesiones mineras para el despojo del territorio que permitiría la consumación 

de la actividad minera.  

 



65 

 

La estrategia que implemento el gobierno fue decretar una gran parte del territorio 

de la Montaña como “Área Natural Protegida” (ANP), con el sentido de la 

protección y conservación de los recursos naturales de las comunidades 

indígenas. Sin embargo, una vez más, a través de análisis de información cruzada 

por parte de los actores involucrados en la organización en defensa del territorio 

se pudo identificar que el polígono del ANP coincidía con los polígonos 

concesionados para la actividad minera. 

 

Con esta información y con el intercambio que se dio con otras experiencias en el 

territorio nacional en donde el gobierno ha ocupado la misma estrategia de 

implantación de Áreas Naturales Protegidas26 para el despojo territorial, fue que se 

nutrió y dinamizó la organización y participación activa de las comunidades de la 

región Costa-Montaña para detener el proyecto del gobierno en colusión con las 

empresas mineras, y con ello defender su terruño.  

 

Después de cinco años del intento de despojo territorial en la Montaña y frente a 

una persistente resistencia comunitaria gracias a la cual fue detenido el proyecto 

minero y el Área Natural Protegida se puede identificar cómo el gobierno no ha 

cesado para el despojo del territorio. En este sentido, se puede ubicar como los 

aparatos gubernamentales han intensificado la estrategia de debilitamiento del 

tejido social y  en donde se han nutrido factores que agudizan la fragmentación 

social y la fractura de las organizaciones sociales y civiles del territorio. Parte del 

aumento de la presencia de la delincuencia organizada y la presencia de 

cacicazgos locales ha complejizado la realidad de las comunidades, y por tanto, se 

ha vulnerado la capacidad de cohesión social y de capacidad organizativa 

unificada para la defensa del territorio.  

 

                                                           
26

 La superficie destinada a la conservación de la biodiversidad bajo el esquema de áreas naturales protegidas (ANP) 
abarca hasta 2012 el 10.6 por ciento que representa 20 millones de hectáreas a nivel nacional. Siendo que de acuerdo a las 
experiencias de otras regiones las ANP no se escapan de las concesiones mineras, puesto que casi el 11 por ciento (2.2 
millones de hectáreas) de superficie se encuentra concesionada, y más grave aún, inclusive las zonas núcleo de las ANP 
que son las zonas mejor conservadas que requieren protección especial encuentran en su interior casi 61 mil hectáreas que 
han sido destinadas a la minería (Llano, 2014).  



66 

 

Bajo esta lógica, un actor claramente trastocado por esta lógica es la CRAC-PC 

que en menos de cinco años ha vivido procesos de tensión y conflicto al interior y 

al exterior con otros actores que el resultado está siendo su fractura que se 

evidencia de múltiples maneras y en donde existe una clara dificultad para generar 

consensos sobre los modos de organizarse para mantener su proyecto político de 

seguridad y justicia comunitaria en la región.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 

 

CAPÍTULO II. ESTRATEGÍAS DE VIDA MONTAÑERA  

Entre la pobreza económica, la militarización, el narcotráfico y la violencia generada por 

este sector, el tráfico de armas, los conflictos agrarios, la violencia comunitaria y de 

género, los altos índices de analfabetismo, la deserción escolar, las altas tasas de 

mortalidad materna e infantil, la desnutrición infantil, el alcoholismo, la migración, la 

fragilidad medioambiental, la confrontación entre los partidos políticos, la presencia de 

megaproyectos que intentan despojar los territorios, la falta de acceso a la justicia 

institucional, retiro de políticas públicas de apoyo al campo, y la presencia de programas 

gubernamentales excluyentes, clientelares y asistencialistas han generado que el 

contexto de la Montaña sea una realidad con mucha fragilidad para el bienestar social, 

político y económico de la población. 

Sin embargo, a pesar de un contexto en la Montaña tan adverso, los pueblos indígenas y 

campesinos históricamente han desarrollado un mosaico de estrategias de vida para su 

sobrevivencia, implementando modelos propios basados en la multiactividad dentro de los  

subsistemas campesinos al interior de su territorio y con la migración fuera de ellos.  

Esta posibilidad de generar las estrategias de vida que les permita responder a la realidad 

ha sido gracias a una sabiduría y experiencia acumulada que ha sido heredada 

generación tras generación y con la que les ha permito desplegar alternativas para seguir 

permaneciendo en medio de múltiples problemáticas que les oprimen y limitan las 

oportunidades para garantizar sus necesidades  familiares y comunitarias, y ejercer sus 

derechos individuales y colectivos.  

Bajo este sentido, en las comunidades de La Montaña las formas de vida y de trabajo 

tanto en el núcleo familiar como en lo comunitario son sistemas complejos, ya que las 

estrategias no se pueden entender desligándolas unas de otras, ni tampoco entenderlas 

sólo desde el interior de las comunidades, sino que es importante ubicarlas en su 

interconexión que existe entre los subsistemas campesinas como lo es la agricultura 

familiar, la ganadería, el traspatio y el monte; y aquellas actividades que son en 

interconexión con otras comunidades de la región como lo es el intercambio y 

comercialización de productos de temporada, y  las actividades que se realizan al interior 

de la región como los servicios, y las que sólo se hacen desde una condición migrante en 

regiones del mismo estado, en otros estados del centro y noroeste de nuestro país, y en 

Estados Unidos. 



68 

 

Esta estrategia en donde diversifican las actividades, los lugares y las dinámicas de 

división del trabajo forma parte del sostén de la economía campesina de la región.  

Figura 1: ESTRATEGIAS DE VIDA CAMPESINA MONTAÑERA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ESTRATEGIAS DE 

VIDA 

CAMPESINA  

Artesanias: 

Tejido de palma 

y textiles  

Ingresos por 

la 

producción 

de amapola 

Servicios en región: 

transporte público, 

albañilería, trabajo 

doméstico 

Ganadería: 

chivos, borregos, 

toros, burros, 

cochinitos  

Autoconsumo 

familiar  

Recolección en 

monte: hongos, 

flor de tila,  flores, 

animales, frutales   

Ingresos por 

venta de 

excedentes 

en mercados 

locales  Agricultura familiar: 

Sistema milpa, y 

hortalizas y 

animales de 

traspatio 

Subsidios 

Gubernamentales: 

Oportunidades, 70 

y más, Procampo  

Migración nacional e 

internacional:  

jornaleros-as  agrícolas, 

trabajadores de la 

construcción y trabajo 

doméstico 



69 

 

El esquema que se presenta trata de dar cuenta de las diferentes estrategias 

campesinas en la región, en donde se puede ubicar que la estrategia campesina 

justo se sostiene a través de la poliactividad que les permite por un lado, obtener 

productos alimentarios básicos para una parte del sustento familiar, y que éstos se 

derivan de los distintos subsistemas de su terruño; y por el otro lado, la obtención 

de ingresos para resolver parte de las diversas necesidades como lo son el 

complementar la alimentación, el vestido, infraestructura para la vivienda, salud y 

educación.  

Es importante mencionar que las estrategias que aquí se presentan sólo son una 

aproximación a la realidad que se obtuvo desde la experiencia de trabajo de 

campo que se tiene en la región, y en donde podrán quedar actividades no 

consideradas en este bosquejo.  

Un elemento fundamental a resaltar en la dinamización de las estrategias de vida 

es el papel y rol que las mujeres tienen, pues es muy importante su participación 

en el desarrollo de las actividades en los diferentes subsistemas campesinos 

como la vivienda, el cuidado y producción de traspatio, la milpa y la recolección en 

el monte, así mismo cuando migra para la obtención de ingresos económicos. Por 

tanto, no podríamos entender la dinamización de las distintas estrategias de vida 

campesina sin el fundamental papel de las mujeres que permiten y contribuyen a 

la reproducción de las familias y la reproducción social de la vida campesina.  

Sin embargo, su importante papel no se visibiliza ni se reconoce socialmente, y 

más aún cuando el esposo migra y es la mujer quien se queda a cargo de todas 

las actividades de reproducción material, social y cultural, no se le reconoce como 

portadora de voz y voto para las decisiones al interior de las familias y al interior 

de la comunidad sino sólo se le ubica como suplente temporal del varón, pero sin 

reconocer sus derechos como mujer.      

Así, dada la importancia que tienen las estrategias de subsistencia campesina en 

la región, se irá profundizando en cada una de ellas, con el fin de entender su 

propia dinámica y su interconexión entre ellas. A su vez, es importante hacer 



70 

 

mención que el tipo de estrategias campesinas principalmente la agricultura 

familiar y la interconexión entre sus subsistemas (traspatio, parcela, monte) es lo 

que permitió vincularnos como Enlace a las comunidades de la región, con el fin 

acompañar iniciativas integrales que permiten fortalecer sus subsistemas 

campesinos para el mejoramiento de su vida. Del acompañamiento de Enlace a 

los proceso comunitarios se hablara en el siguiente capítulo.  

2.1. La agricultura de Montaña, ganadería, recolección y comercialización  

Si bien se puede hablar de  la multiactividad en la económica campesina, es 

importante señalar que la estrategia de vida campesina se rige principalmente por 

la agricultura de autosuficiencia, basada en el sistema milpa de temporal en el que 

cultivan maíz, frijol y calabaza, y que se identifica como eje de la reproducción 

campesina a nivel familiar y comunitario. 

Es así como la agricultura campesina es fundamental para la reproducción social 

de las comunidades de la región, ya que no sólo es la base material para parte del 

sostenimiento de la dieta familiar sino que es también parte de la base identitaria y 

espiritual de los pueblos que les permite recrearse, reafirmarse y arraigarse a su 

territorio. Es en este sentido, que la agricultura no es sólo el trabajar con la tierra 

sino que el vínculo con la tierra les permite nutrir su cosmogonía al percibir a la 

tierra como la Madre que les sostiene, que les alimenta y que les protege, y a su 

vez, estrechar el puente con otro componente de la espiritualidad indígena como 

lo es el ritual para la petición de lluvias; por tanto, la actividad agrícola como 

estrategia de vida campesina les permite revivir y nutrir a su vez los valores 

culturales que tienen como comunidades de la región.     

De esta manera, se puede entender que las estrategias de vida no son solo un 

conjunto de actividades que desarrollan las familias en las comunidades sino que 

es importante ubicar que algunas actividades del sistema de estrategias de 

sobrevivencia tienen una base directa en su interconexión con la dimensión 

sociocultural y espiritual. En este sentido, es vital para los pueblos la actividad 



71 

 

agrícola de subsistencia y de vínculo con sus diversos subsistemas en su terruño 

porque es la base de su reproducción sociocultural en la Montaña27. 

A su vez, es importante señalar que este sistema en donde se tejen las distintas 

estrategias de sobrevivencia se integra el flujo de división social del trabajo, ya 

que en general son estrategias que no sólo recaen en un integrante de la familia 

sino que justo se desarrollan con base a una división del trabajo entre las y los 

integrantes de las familias y de las comunidades cuando de mano vuelta se trata.  

 La agricultura de Tlacolole  

La agricultura de la Montaña se caracteriza por tener uno de los ciclos más largos 

de cosecha a nivel nacional que abarca entre siete y nueve meses debido a las 

condiciones climáticas y orográficas del territorio.  

Justo debido a la orografía del territorio de la Montaña el tipo de agricultura que se 

práctica es el tlacolole, es decir cultivo de milpa que se realiza en pendientes 

pronunciadas con base en la roturación manual; y en algunos casos con la 

incorporación del arado a base de tradición animal, pero al paso de los años 

debido al reblandecimiento y erosión de tierras se retomaron técnicas tradicionales 

de cultivo de tlacolole.  Aunque también existen en menores dimensiones valles 

inter-montanos y aun en menor medida se conservan algunas tierras de regadío 

(Chavez, 2014). 

Para las comunidades de la Montaña Matías (1997) ubica los siguientes atributos, 

cualidades y limitantes de la estrategia de vida desde la agricultura en las 

unidades campesinas: 

- En el proceso productivo, las fuentes de energía más comúnmente usadas 

son: el trabajo humano, la tradición animal y en menos escala la energía 

mecánica.  

- Prevalece el minifundio con una producción agrícola deficitaria. 

                                                           
27

 Los rituales y las fiestas agrícolas, como la petición de lluvias para el buen temporal, la xilocruz para agradecer los 
primeros elotes, San Miguel para espantar al mayantle, que es la pobreza y la necesidad de pueblo, o el huentle u ofrenda 
para agradecer a la Madre Tierra por la cosecha, muestran el vigor de la agricultura campesina indígena y de la comunidad.  



72 

 

- La organización del trabajo agrícola se basa en la familia. Existe 

cooperación mutua e intercambio de trabajo por trabajo, aunque no se 

excluye el pago asalariado de la mano de obra. 

- Prevalecen los sistemas de policultivo, aunque no están ausentes los 

monocultivos. En los pueblos de la Montaña es posible encontrar un 

sistema intermedio, a través de la asociación y rotación de cultivos. 

- El objetivo principal de la producción agrícola es para autoconsumo, sin 

descartar la producción destinada al mercado. 

- Del mismo modo que se usan los abonos locales, en la agricultura indígena 

es cada vez más frecuente el uso de agroquímicos.  

- Cada vez es más difícil emprender una actividad agrícola sin inversión de 

capital.  

- Los rituales agrícolas cumplen una función primordial, de dar continuidad a 

la cultura indígena, reforzar la tradición y sostener la identidad comunal.  

 En este sentido, la base de la unidad de producción campesina es la tierra, y el 

trabajo pluriactivo su estrategia de vida, y sin bien las agriculturas se han venido 

transformando, pero en esencia se conserva en diferente medida el grado de 

autosuficiencia familiar y cohesión social-comunitaria (Chavez, 2009). 

Se guardan profundos saberes que se han heredado de generación en generación 

y que se ponen en práctica en cada ciclo agrícola, por ejemplo los calendarios 

agrícolas poseen saberes y secretos sobre los vientos, los calores, los fríos, las 

lluvias y la luna. Son conocimientos tomados en cuenta para decidir sobre las 

siembras y las cosechas, el corte de la leña y la madera y la cría de los animales 

(GEA,2014). 

En las comunidades de la región en general las familias cuentan con poca 

cantidad de tierra cultivable, en promedio de una a tres hectáreas por familia, lo 

que también ha dificultado no sólo para poder cultivar todo lo que requieren como 

familias, sino para poder producir lo suficiente para comercializar los excedentes 

que en general son muy escasos, y lo más complejo es porque la poca cantidad 



73 

 

de tierra cultivable se ha ido fragmentando con los años, y por tanto, en la medida 

en que las familias crecen disminuye su disponibilidad (Chavez, 2014).   

Ante el crecimiento poblacional, se fue adoptando cada vez en mayor medida la 

hibridización de la producción, acelerándola para satisfacer la demanda, esto 

implicó que en los sistemas tlacolole y sedentario de agricultura tradicional dejaran 

de realizar el descanso de la tierra de 2 a 3 años, que permitía mantener la 

fertilidad de la capa superior del suelo, al contrario de lo que sucede cuando se 

utilizan los terrenos en forma intensiva, sin descansos y en forma arable (Canabal 

y Flores, 2004). 

Este proceso de sustitución de las tecnologías tradicionales, ha traído consigo un 

problema aún más grave en la historia de la Montaña, la degradación y el 

agotamiento de grandes superficies del suelo (tanto en uso forestal como 

agrícola), que al perder su capacidad de regeneración natural terminan por quedar 

desprovistos de vegetación y a merced de los procesos de erosión. El empleo de 

los insumos químicos ha generado dependencia y es inviable económicamente, 

pues para mantener una producción estable se tendría que intervenir con grandes 

cantidades de energía y material. Se ha dejado de lado el papel de la naturaleza 

como proveedora de servicios, lo que significa que la fertilidad, el control de la 

competencia, tanto de las arvenses como de los insectos, ahora se logra a través 

del uso indiscriminado de insumos inorgánicos como insecticidas y herbicidas 

alternando el ecosistema local. Si bien el motor de crecimiento poblacional 

intensificó el uso de las tierras agrícolas, la carencia de ofertas de trabajo y la 

ausencia de organizaciones para proyectos productivos, han sido algunas de las 

variables detonantes de las primeras causas del deterioro de la vida social y 

ecológica de la Montaña (Canabal y Flores, 2004).  

Aunado a la poca cantidad de tierra cultivable el rendimiento depende también de 

la buena o mala temporada de lluvias que definirá la calidad de vida de cada año; 

las malas temporadas propician que el rendimiento de la producción sea limitado 

que llega en promedio a 500kg por ha., lo resulta insuficiente para las necesidades 

de consumo familiar y de los animales de traspatio; cuando esta situación se 



74 

 

presenta, y no se cuenta con lo suficiente para el autoconsumo anual de maíz y 

frijol, y tampoco se cuenta con ingresos económicos es cuando se tienen que 

activar la multiactividad, y lo más común es la búsqueda de trabajo como migrante 

fuera de la región para lograr complementar los ingresos que permitirán comprar el 

alimento que requiere la familias28.  

Sin embargo, en la actualidad hay problemas productivos muy severos por la 

acción de heladas, sequías, o bien por la abundancia de lluvias, granizo o bien de 

plagas como el chahuistle, el gusano de maíz, la Catarina del frijol, además de 

otros tipos de gusanos e insectos para los cuales no hay medidas de control.  

En los últimos treinta años, en manos de técnicos de empresas, agentes de 

desarrollo y gobiernos, han llegado muchos paquetes tecnológicos a las 

comunidades de La Montaña para que sean usados en las parcelas con la 

promesa de resolver algunos de los problemas de la producción. Con el paso del 

tiempo, se ha visto que no sólo no han resuelto los problemas del bajo rendimiento 

de la producción, ni de los problemas de las plagas y enfermedades sino que éste 

se ha acentuado debido a la pérdida de autonomía y haciendo dependientes a los 

campesinos del uso de agroquímicos y de la agricultura de mercado como 

semillas híbridas y transgénicas.  

Cada año tenemos que esperar los paquetes de agroquímicos que nos trae el 
gobierno, aunque no alcanza con lo que nos da y tenemos que comprar el resto 
porque si no la tierra ya no produce. También algunos vecinos ya tienen que 
comprar las semillas porque con una vez que compraron ya no da como las 
nuestras y ya tienen que comprar año con año (Ramírez, 2012).  

Este testimonio de un poblador nos da una idea de los problemas a los que se 

enfrentan las y los campesinos de la Montaña, que no sólo tienen que hacer frente 

a las condiciones orográficas para la siembra de sus cultivos sino a la ofensiva de 

los paquetes tecnológicos que han generado tanta dependencia en las 

comunidades.    

                                                           
28

 Hay deficiencia en el cultivo del maíz para cubrir las necesidades de las familias por lo que se tiene que comprar fuera y 
aunque hay intercambios regionales, generalmente su comercialización se ubica en Tlapa de Comonfort, Huamuxtitlán y 
Chilapa, principales centros comerciales. El maíz se vende barato y se compra caro.  

 



75 

 

Si bien, en general está muy permeado el consumo de los agroquímicos para la 

producción en los diversos cultivos, se reconoce que también existen aún algunas 

experiencias de familias y comunidades que están haciendo esfuerzo por 

recuperar sus saberes de manejo ecológico para la producción de sus alimentos. 

A estas experiencias debemos sumar que en el trabajo de la milpa se entreteje el 

trabajo de carácter familiar, con formas de trabajo autogestivo, en donde forman 

parte las prácticas de mano vuelta.    

El traspatio 

La agricultura campesina también la debemos entender no sólo en su espacio de 

la parcela y sólo de producción de milpa, sino también desde demás subsistemas 

como el traspatio y el monte. En los traspatios de las casas se llega a producir 

muchas plantas y animales que contribuyen a la alimentación de las familias. En 

general lo que se produce en los traspatios es de escala menor y ayuda al 

autoconsumo, sin embargo, también puede contribuir a generar algunos ingresos 

por la venta de excedentes de hortalizas y verduras, o de algún animal de 

traspatio.  

En el traspatio participa toda la familia para el cuidado de plantas, hortalizas, frutos 

y verduras, y en el cuidado y crianza de animales como las gallinas, guajolotes, 

cochinos, perros.  

Ganadería  

En la región existe también la actividad de la crianza de ganado menor como los 

chivos, las ovejas, y los animales de carga como los toros, las vacas, los burros y 

caballos.  De todos los productos animales se obtiene beneficio para la dieta 

alimentaria, y el mismo ganado en pie para consumo de la familia por necesidad o 

por alguna celebración, lo cual funciona como ahorro dentro de la economía 

familiar. En este sentido, el cuidado de los animales ayuda para generar algún 

ingreso económico en momentos de mayor necesidad de las familias; se 

comercializa ya sea al interior de las comunidades, con comunidades vecinas o en 



76 

 

los mercados regionales como el de Tlapa de Comonfort o de Chilapa de Álvarez. 

El mantener esta estrategia les beneficia a las familias tanto en el autoconsumo de 

la familia, para contribuir en las celebraciones al interior de las comunidades, o 

bien para la obtención de ingresos económicos para atender parte de sus 

necesidades.     

En esta actividad toda la familia participa, en general los niños desempeñan la 

tarea del pastoreo de chivos y borregos, y los hombres se encargan de cuidado de 

los animales de carga como le llaman: bueyes, vacas, burros, machos, mulas, 

caballos.  

Recolección  

En las comunidades de la región es muy importante la recolección de diversos 

productos del monte. En general son productos que van variado de acuerdo a la 

temporada. Sin embargo, llegan a ser de mucho beneficio para el autoconsumo de 

la familia, aunque en algunos casos el monte cuenta con productos que les 

permiten poder obtener un ingreso por su venta.  

En cuanto a los productos de recolección llegan a ser hongos, plantas 

medicinales, frutos, animalitos como las hormigas, los jumiles, los gusanos, los 

chapulines, conejos, víboras, flores como los alcatraces, y en general en la zona 

alta de la región, en el monte se encuentra la flor de tila que es un producto que 

recolectan las familias no sólo para el autoconsumo sino para su comercialización 

que les permite obtener algunos ingresos para complementar la economía familiar. 

La comercialización de la flor de tila se lleva a cabo en los mercados regionales de 

Tlapa o Chilapa, sin embargo la mayor parte se vende a los intermediarios que 

llegan hasta las comunidades a comprarles la flor.  

Tal es el caso de las familias de la comunidad nahua de Mexcaltepec II, que es la 

comunidad referente de este estudio; allí buena parte de las familias recolectan la 

flor de tila negra y blanca que se da en dos temporadas del año, la secan, la 

acopian en una casa y esperan a que llegue el intermediario que viene del estado 



77 

 

de Puebla para poderle vender los kilos que hayan logrado acopiar. De ello, 

profundizaremos en el siguiente capítulo.  

En la actividad de recolección también participa toda la familia y en general se 

aprovecha cualquier otra actividad como ir a la parcela o a cuidar a los animales 

para realizar la recolección de los distintos productos que les proporciona la 

Montaña.  

Artesanias  

Las comunidades de la región ha creado una profunda tradición de artesanía que 

al día de hoy se mantiene. Forma parte de las actividades que realizan las familias 

tanto para el uso cotidiano como para el complemento a la economía familiar.  

Las principales actividades son el tejido de palma en donde participan 

principalmente las mujeres, aunque también las niñas y niños, para tejer 

sombreros, petates, canastos. Los distintos productos que se generan con el tejido 

de palma, si bien puede ser para uso doméstico también lo venden aunque es 

muy mal pagado por ejemplo se llegan a vender tres sombreros por diez pesos.  

Sin embargo, a pesar de la gran cantidad de trabajo que se invierte para la 

elaboración de artesanías de palma el ingreso obtenido es importante para las 

familias aunque sea limitado, por eso ha permanecido como parte de las 

estrategias de reproducción campesina (Chavez, 2014). 

Otra fuerte actividad es el tejido y bordado de huipiles y servilletas. Si bien la 

mayor parte de éstas son para el uso al interior de las familias, ya que contribuye a 

la vestimenta sobre todo de las mujeres, también se llegan a vender en los 

mercados regionales o en algunas fiestas.  

La actividad de bordados de servilletas está más extendida en los diferentes 

pueblos ya sea de los nahuas, ñuu´savi y me´phaa. Sin embargo, el tejido de 

huipiles en general se enfoca en comunidades ñuu´savi y me´phaa que aun 

guardan una fuerte tradición de mantener el uso de sus trajes tradicionales sobre 

todo las mujeres ñuu´savi.       



78 

 

También existen comunidades que trabajan el barro y producen una serie de 

productos de uso doméstico. Son comunidades mayormente nahuas y aprovechan 

para vender sus productos en los mercados regionales de Tlapa y Chilapa y en las 

fiestas y ferias regionales.  

Actualmente el tianguis regional de Chilapa y Tlapa, son un referente artesanal 

sobre todo el de Chilapa a nivel regional, estatal y nacional. Para los productores 

de artesanía los revendedores representan un activador de su economía, aunque 

saben que fuera de la región el valor de sus mercancías se multiplican (Chavez, 

2014)  

Así, la artesanía es una actividad básica en la región y se ha llegado a cuestionar 

si en verdad es complementaria o una actividad más visible que la agricultura en 

términos de ingresos (Canabal, 2001), por ello, su importancia como parte de las 

estrategias de vida campesina que implementan.  

2.2. Éxodo montañero: migración nacional e internacional  

Porque desconocen lo que somos, para ellos somos los atrasados, antiguos, los pobres, los que no 
tienen ropa, los que viven en la Montaña, pero en realidad no somos eso, nosotros somos más 

capaces que ellos porque por lo menos dominamos dos lenguas29. 

 

Una actividad muy importante que ha tenido que establecer la población 

campesina e indígena montañera para enfrentar la crisis alimentaria y económica 

que padecen en sus comunidades es implantando la migración nacional o 

internacional como estrategia de reproducción social, ya que les permite obtener 

parte primordial de los ingresos que requieren para sostenerse durante el año 

entero o algunas épocas del año que en sus comunidades de origen sería 

imposible generar debido a las nulas condiciones tanto de abasto alimentario 

como de ingresos para su subsistencia. La migración, por tanto, se ha convertido 

en uno de los componentes principales que dinamizan la economía familiar y 

                                                           
29

 Testimonio de jornalero indígena migrante de la Montaña de la comunidad Tierra Blanquita, Mpio. de Cochoapa El 
Grande. Diagnóstico ENLACE, 2013.  



79 

 

comunitaria, y a su vez, uno de los engranes que permite parte importante de la 

activación económica y social de la Montaña30. 

En la región, la migración es un proceso social de suma importancia, pues debido 

a la introducción del modelo económico neoliberal implementado desde principios 

de la década de los ochenta ha intensificado la salida de un gran número de 

familias, entre ellas indígenas. Las familias provenientes del medio rural hallan en 

la migración un medio por el cual pueden obtener ingresos que sufraguen los 

gastos del hogar. A éstas se añaden el incremento poblacional, los elevados 

niveles de desempleo crónico, y la amplia oferta de trabajo barato y flexible en las 

regiones receptoras. Así, para muchas familias indígenas de la región, la 

migración representa una estrategia de sobrevivencia que complementa sus 

ingresos, pero para otras familias, es el único medio con el que cuentan para 

sobrevivir, se ha convertido en su modus vivendi (Nemecio, 2005), para dar cuenta 

de ello, las cifras del INEGI indican que el estado de Guerrero ocupa el quinto 

lugar de migración al extranjero, y el primero a nivel nacional de migrantes 

internos (INEGI, 2010).   

La migración en la región de la Montaña es transgeneracional, y por tanto se ha 

convertido en una cultura ya interiorizada y naturalizada por la población 

montañera como parte de sus estrategias de sobrevivencia o cómo única 

estrategia de subsistencia. Parte de sus causas se pueden entender debido a las 

graves crisis de las economías campesinas indígenas, los problemas agrarios de 

tenencia de la tierra, los bajos rendimientos de la producción y de los precios de 

los productos agrícolas, la degradación de suelos de cultivo, las presiones 

demográficas, y que debido a algunas de estas causas la población se ve forzada 

a salir de sus comunidades en busca de ser empleados en las comunidades 

destino.   
                                                           
30

 A pesar de que la migración forma parte importante para la reproducción socioeconómica de las familias de La Montaña, 
paralelamente ha contribuido “a la proletarización de los trabajadores agrícolas, debido a que tal cambio social consiste en 
pasar de campesino-indígena a trabajador asalariado en calidad de mano de obra sumamente barata, bajo la condicionante 
de ser migrante en su propia tierra. La falta de oportunidad de empleo en los estados expulsores de mano de obra y la 
demanda de fuerza de trabajo en los estados de atracción promueven la migración que opera como modus vivendi de miles 
de familias indígenas migrantes de la región (Nemecio, 2005).  

 



80 

 

De la migración nacional 

Migrar es uno de los caminos que les ha quedado a los pueblos de la Montaña, 

ante la agudización en las condiciones de marginalidad que tienen que sortear 

para cubrir parte de las necesidades para su subsistencia. La reorientación de la 

política social del Estado hacia el campo mexicano dirigida hacia la asistencia 

social  y la negativa de las autoridades para asumir el compromiso de promover y 

garantizar los derechos de los pueblos indígenas ha generado la agudización de la 

pauperización  de las condiciones de vida de la población Montañera tanto en las 

comunidades de origen como en las comunidades de destino.  

La región al estar caracterizada por la marginación en que vive su población, con 

condiciones de escasez alimentaria y limitado o nulo acceso a ingresos 

económicos está orillada a salir de sus comunidades para migrar en busca de un 

ingreso que les permita subsistir el resto del año31, o bien si se quedan en sus 

comunidades se tienen que acercar a la siembra de enervantes que les ayuda a 

complementar el ingreso para cubrir parte de las necesidades alimentarias y de 

primera necesidad para la sobrevivencia familiar.   

La migración nacional en la región ha sido parte de las estrategia familiar al menos 

desde los años 40´s aunque decenio tras decenio ha ido teniendo sus cambios y 

las características de las mismas se han ido readecuando dependiendo de las 

ofertas de trabajo fuera del estado. Para dar cuenta de cómo se ha ido 

desarrollando este proceso migratorio en la región se hará un breve recuento de 

acuerdo a los principales periodos y características que ubican las comunidades 

de la Montaña alta como parte de la línea del tiempo de sus flujos migratorios.  

1940 - 1965 

En la región de la Montaña de acuerdo a las aportaciones de testimonios de 

comunidades pertenecientes al municipio de Cochoapa el Grande y al municipio 

                                                           
31

 En la Montaña de los 19 municipios que la conforman todas presentan índices de migración muy elevados, ya que más 
de las 600 comunidades que las componen, absolutamente todas están insertas dentro de la empresa migratoria que 
distingue a la región. municipios como Tlapa de Comonfort, Metlatónoc, Cochoapa el Grande, Atlamajalcingo del Monte, 
Copanatoyac, Tlalixtaquilla, Atlixtac, Malinaltepec, Iliatenco, Alcozauca, Acatepec, Tlacoapa, Xalpatlahuac solo por 
mencionar algunas tienen un migrante fuera (Nemecio, 2005).  



81 

 

de Chilapa de Álvarez se ubica que aproximadamente en el año de 1940 se 

empezó a emigrar fuera de sus comunidades en busca de trabajo a cambio de 

maíz. Los principales lugares a los que acudían era Huamuxtitlán, Alpoyeca, Tlapa 

de Comonfort, San José Buena Vista, San Luis Acatlán, Coyul y Ometepec en 

Costa Chica. 

Se tiene la referencia de que la migración da inicio por la escasez de alimentos 

que se vivía en las comunidades en aquellos tiempos porque desde entonces la 

infertilidad de la tierra no permitía obtener mucha producción de maíz, frijol ni 

calabaza. Por tanto, no había suficientes alimentos para las familias, solo 

alcanzaba para un lapso de tiempo para el año; frente a esta situación los padres 

se veían obligados a salir de sus comunidades para ofrecer su mano de obra a 

cualquier ejidatarios de la cañada para obtener maíz a cambio, lo que tampoco 

resolvía del todo el problema, pues solo lo que podían cargar en la espalda de 

Huamuxtitlán a sus comunidades de origen era lo que usaban para la 

sobrevivencia de pocos meses. 

Una característica importante que se marca en este periodo es que el trabajo que 

se hacía fuera de las comunidades por un lado, era a cambio de alimento, lo que 

evidencia que el problema de escasez alimentaria de la región ha sido una 

problemática histórica; y por el otro lado, era dentro de la propia región o en la 

región de Costa Chica del mismo estado.   

Los testimonios indican que en ese tiempo no había intermediarios para buscar 

trabajo en las ciudades sino más bien cada quien buscaba la manera de llegar 

caminando durante 3 o 4 días, dependiendo la distancia donde acudían.  

No había muchos empleados, solo eran 4 o 6 personas porque los terrenos de 

siembran eran demasiado pequeños y los patrones tampoco sembraban mucho. 

En estos trabajos en realidad no aceptaban jóvenes solo adultos que cuenta con 

suficiente fuerza y dispuesto cargar productos pesados. 



82 

 

A su vez, se hace referencia sobre las ventajas en este periodo de trabajo 

jornalero, pues se ubica que los patrones ofrecían alimentación durante el tiempo 

que se permanecía en sus campos.  

Se ubica que en esa década de los sesenta se realizaban muchas actividades 

para obtener ingresos económicos, entre ellos el tejido de sombrero, de petates, 

costales de palma, huipiles, servilletas. Y todos los productos se vendían en Tlapa 

o en San Luis Acatlán, en la actualidad se conserva el tejido del sombrero y el 

tejido huipiles.  

La artesanía en nuestros pueblos era complementaria a la agricultura que les 
ayudaba a nuestros abuelos a tener productos para el uso de la familia o venta; en 
la actualidad ha disminuido su capacidad  y solo se dedican a comprar en las 
grandes tiendas de Tlapa de Comonfort (Montealegre, 2013).  

1965 - 1976 

Conforme avanzó el tiempo en 1965 las y los habitantes de las comunidades de la 

región ubican que las personas de sus pueblos empezaron a salir cuando se 

enteraron que en Cuautla Morelos se pagaba en efectivo la jornada de trabajo, y 

fue como comenzaron a salir para contratarse en esos campos para poder obtener 

recursos económicos que permitiera adquirir alimentos básicos y bienes 

personales. 

Según los testimonios remiten a que ya en esa época sólo con maíz no se podía 

hacer intercambio para vestimenta, sin embargo con las monedas y billetes se 

realizaban todas las compras de lo que requería.  

Se hace referencia de que en ese tiempo el pago al día era tan solo $7.00, que 

tampoco generaba cambio total en las familias, pues seguía siendo de 

sobrevivencia aunque se tenga el ingreso económico de por medio. Uno de los 

integrantes de la comunidad de Tierra Blanquita de Cochoapa comenta al respecto 

“nos pagaban 7 pesos todo el día y tampoco nos alcanzaba porque de ahí 

teníamos que comprar  algo de comer durante la jornada del trabajo, entonces no 

había para ahorrar” (Enlace, 2013). 



83 

 

De esta manera desde esos años se empezó a incorporar en el imaginario 

colectivo de la región la migración de jornalero agrícola como estrategia de 

reproducción social.  

Los migrantes continuaban saliendo en busca de trabajo, se ubica que en el año 

de 1976 los jornaleros empezaron a viajar al estado de Sinaloa porque se conocía 

que también había campos agrícolas en donde el pago era mejor. Cada jornada 

de trabajo se pagaba a $15.00 comentan los pobladores. 

1980 - 1988 

Los migrantes seguían buscando otros estados, con la idea de mejorar sus 
condiciones de ingreso y fue cuando se fueron abriendo a contratarse en otros 
estados como Sonora y Chihuahua en el año de 1980. Conforme avanzaban en 
distintos estados descubrían lo bueno y lo malo de cada campo, inclusive viajando 
a  Baja California Norte y Sur, a partir de 1985-1988 (Montealegre, 2013).  

A partir de 1990 

En el año de 1990 la migración ya no solo era interior de México sino transcendía 

a Estados Unidos. Y en los campos agroindustriales del noroeste del país se fue 

incrementando la demanda de mano de obra de jornaleros agrícolas. Esta 

demanda aunado a las propias condiciones de precariedad social y económica en 

el que se encontraban las comunidades de la Montaña generó que la migración 

como jornalero se extendiera e intensificara, y por tanto, se fueron incrementando 

los flujos migratorios.  

De  acuerdo a los diversos testimonios se ubican las características de laborales 

de los campos del noroeste del país, que eran y siguen las modalidades bajo las 

cuales son contratados los jornaleros.  

Existen tres formas de trabajo: jornal, tarea y contrato. 

-  Jornada: es por día, es decir un trabajador tiene que desempeñar sus 

acciones en 8 horas aunque se puede seguir trabajando más horas.   

- Tarea: es cuando el patrón indica un determinado número de cubetas que 

se tienen que completar por día. Por ejemplo, el acuerdo es que todos los 



84 

 

trabajadores deben cortar 30 cubetas y eso equivale al día. La hora que 

terminen no importa, pero deben completar la tarea.   

- Destajo: consiste en que cada trabajador puede trabajar todo el día, y en 

este caso la remuneración es por el número de cubetas que logró juntar. 

Por ejemplo: 

A los que son muy hábiles para el corte de jitomate ganan un poco más que 
el pago de un día. La cubeta de jitomate cuesta 8 pesos, y al día un 
trabajador corte muchas cubetas, entonces se puede llevar unos 80.00 
pesos (Montealegre, 2013). 

Aunque existen las diferentes formas de trabajo no se ha logrado mejorar las 

condiciones de vida de los migrantes, más bien contribuyen a la explotación 

laboral de los jornaleros.  

En este periodo un elemento que se ubica que modifica la dinámica de la 

migración es que en un principio (los años 40´s hasta los 90´s)32 los varones o 

jefes de familia eran quienes se empleaban fuera de sus comunidades, pero 

mientras se han ido recrudeciendo las condiciones de vida en comunidades de 

origen y abriéndose más las posibilidades de oferta de trabajo en campos 

agroindustriales en el noroeste del país33 es que las mujeres de las familias se 

vieron obligadas también a acompañar a sus esposos y empezar a enrolarse 

también a trabajar como jornaleras agrícolas para completar los ingresos de la 

familia (Enlace, 2013).     

Se ubica, entonces que a partir de los 90´s empezaron a emigrar no sólo los 

hombres sino las mujeres e inclusive toda la familia completa. Actualmente toda la 

familia se va a trabajar a los campos agrícolas de Sinaloa, Sonora, Chihuahua y 

Baja California; y se lleva a cabo en general de manera temporal de seis meses de 

trabajo en los meses de octubre a abril, y en general realizan las siguientes 

                                                           
32

 El fenómeno migratorio ha ido en relación directa al decaimiento económico de las condiciones de reproducción de la 
región. Iniciándose con fuerza desde 1940, éste ha ido creciendo de tal forma que en 1970 la población del estado que 
migró representó el 14 por ciento de su población total y en 1990, fue casi el 20 por ciento (Canabal, 2001).  
33

 “La expansión de los cultivos hortofrutícolas amplió los mercados de trabajo, redujo la estacionalidad de la actividad 
agrícola, modificó las corrientes migratorias y llevó a una especialización de la fuerza de trabajo. En los años sesenta y 
setenta, los mercados de trabajo más importantes estaban en el norte del país, en Sonora, Baja California y Sinaloa donde 
se explotaba ya jitomate y otras hortalizas. Los jornaleros tendían a moverse de acuerdo con el lugar donde fuese 
requerido…Los migrantes se han especializado en la pizca, selección o empacado de cultivos hortofrutícolas de exportación 
y se mueven en función de los tiempos de cosecha (Barrón, 1997) 



85 

 

actividades durante su permanencia que es el corte de jitomate, tomate, chile, 

berenjena, pepinos, fresa. En ocasiones también se participa en todo el ciclo 

productivo de algún cultivo por ejemplo en la siembra de jitomate, en la limpia y 

posterior el corte. Y al terminar el ciclo regresan a las comunidades de origen. En 

otros casos, algunas familias no regresan directamente a sus comunidades sino 

que se trasladan a otros campos del mismo estado o de otro estado vecino 

(Enlace, 2013).  

Estos estados de atracción de mano de obra son caracterizados por el Programa 

de Atención a Jornaleros Agrícolas de la SEDESOL como estados con una 

importante producción agrícola comercial. Ya que las condiciones climáticas, la 

infraestructura de riego, la concentración de la propiedad del suelo, las fuertes 

inversiones y el acceso a importantes mercados nacionales o extranjeros 

convierten los campos agrícolas y sus cultivos en empresas capitalistas altamente 

rentables. Su alto desarrollo se basa, en buena medida, en el empleo masivo de 

fuerza de trabajo migrante.   

En este breve recorrido se puede observar un largo proceso de migración, en 

donde se visibiliza que la migración ha sido forzada por las necesidades básicas 

de alimentación y sustento económico que existen en las comunidades de origen. 

Y que ha sido una manera muy importante como alternativa de sobrevivencia con 

lo que se ha logrado  complementar parte de sus ingresos para la subsistencia 

familiar.  

El reclutamiento  

Se llega hasta las comunidades de origen por parte de los contratistas a anunciar 

la oferta laboral en los campos de determinado campo del noroeste del país. Y sin 

mayor explicación ni información de por medio se invita a que se trasladen a la 

ciudad de Tlapa de Comonfort porque de allí salen los camiones que llegan hasta 

los campos. La mayoría de veces se hace contrato de manera verbal, pues no 

existen documentos de por medio. 



86 

 

Los testimonios de los pobladores de la región indican que los contratistas no dan 

mayor información y sólo comentan que ellos vienen pagados por el mismo patrón 

y dicen que se les informará de las indicaciones allá en los campos agrícolas. Sin 

embargo, también indican que con el paso de  los años cada quién tiene que 

pagar sus pasajes para ir en busca de trabajo.  

Anteriormente llegaban en la comunidad y anunciaban, y quienes deseaban ir se 
anotaban en una lista para saber cuántos emigrarían; de ahí nos llevaban en el rio 
jale -Tlapa de Comonfort- en donde cada quien compraba algo de comer, no hay ni 
donde bañarnos, se duerme en la cancha unos días hasta que llegue el autobús. 
Durante el traslado no nos dejaban hacer del baño en cualquier lugar sino se tiene 
que aguantar hasta donde el chofer encuentre un lugar adecuado. No nos daban 
de comer como estamos acostumbrado, solo tres veces hasta llegar a los campos. 
Ahora está más complicado porque tenemos que ir con nuestro dinero, llegamos el 
rio jale, igual y buscar los autobuses que viajan hacia los estados del norte. Si te 
mueres de hambre tendrás que sobrevivir durante todo el traslado, por eso ahora 
muchos ya no quieren ir. De regreso igual te dejan ahí en el rio jale y cada quien 
toma la pasajera al rumbo de sus comunidades natal, y no hemos podido hacer 
nada al respecto (Ortíz, 2013).   

Cuando estás en el camino no eres nadie, si tienes sed te esperas, si tienes 
hambre resistes hasta donde haya una restaurant si es que te ofrecen, pero te 
ofrecen comida o cena descompuesta, cuando quieres hacer tus necesidades 
tienes que esperar hasta donde se puede estacionar el autobús; si hay un 
accidente en el camino ningún autoridad se acerca a ayudarnos. Inclusive una vez 
veníamos y una mujer dio luz en el autobús porque nadie le puso el interés. Acá 
cada quien le busca como puede cuando está en situación grave, porque si espera 
uno a que te apoyen se muere uno o tu familiar, pero no hemos podido hacer nada 
al respecto34.   

Sin embargo, las y los migrantes agrícolas se ven sujetos a engaños y extorciones 

para obtener el empleo por parte de los enganchadores o contratistas que 

habitualmente acuden a las zonas de oferta de mano de obra y ofrecen salarios, 

vivienda digna, despensas gratuitas y transportación adecuada, promesas que 

nunca cumplen. En algunas ocasiones los jornaleros tienen que pagar a esto 

intermediarios un porcentaje de su salario. Por otro lado, es importante asentar 

que el enganche no debe confundirse con una contratación formal. A menudo se 

considera que por el hecho de llegar a la zona de trabajo a través de algún 

representante del patrón se cuenta con un contrato que garantiza las prestaciones 

que por ley corresponden. El patrón nunca firma ningún contrato particular, aún 

                                                           
34

 Testimonio de un hombre ñuu´savi del municipio de Cochoapa el Grande que pidió omitir su nombre.  



87 

 

sean cuadrillas que fueron contactadas con los contratistas, sólo son contratos 

verbales. Y también están los casos, en donde hay jornaleros que llegan por su 

cuenta y deben de negociar sus condiciones de trabajo (salario, jornada laboral, 

vivienda, equipo de trabajo) (Nemecio, 2005).  

Aun frente a los tratos inhumanos a que se ven orillados los jornaleros agrícolas, 

deciden salir de sus comunidades ante el hambre que acosa a sus familias de la 

región, y soportar las diferentes formas de violencia y discriminación que viven 

durante el traslado y en los campos agrícolas en donde son contratados.  

Recorren más de 600 kilómetros para encontrar en los surcos de las 

agroindustrias del noreste del país un ingreso limitado para mal comer y vivir 

durante los meses en que se emplean como jornaleros-as agrícolas en los campos 

de Sinaloa, Jalisco, Chihuahua, Sonora y Baja California (Nemecio,2005).  

Es así como la migración interna que caracteriza comúnmente a miles de familias 

indígenas de la Montaña35 corresponde a un ciclo migratorio establecido en la 

región con base en el ciclo agrícola de las comunidades rurales, que tocaba con la 

siembra de la parcela y el inicio de las celebraciones y ritos de petición de lluvia 

por un lado, y de la cosecha, por el otro. Este ciclo paralelamente estaba en 

relación con el ciclo productivo de los campos agroindustriales. En estos campos 

de cultivo en los meses de septiembre-octubre comienzan con el 

acondicionamiento del terreno y siembra posteriormente, para que durante los 

meses siguientes (noviembre-abril) se cosechen los productos y se exporten en el 

tiempo establecido por la demanda que determina el mercado exterior36 (Nemecio, 

2005).  

                                                           
35

 Durante el periodo de septiembre de 2012 y enero de 2013, Tlachinollan conjuntamente con el Consejo de Jornaleros 
Agrícolas de la Montaña, del total de personas registradas entre el 2006 y 2012 se ha documentado la migración de 49 mil 
jornaleras-os, en donde el 97% son originarias de algún pueblo indígena, siendo la siguiente distribución: 37% son de origen 
Me´phaa, 34% son de origen Ñuu´savi, 26% son de origen Naua y sólo el 3% son mestizos (Nemecio, 2013).  
36

 Un ejemplo de lo anterior es el Valle de Culiacán, donde los productores agrícolas utilizan mano de obra durante los 
meses de septiembre a abril o, en casos favorables, hasta mayo o junio. Al terminar la temporada, los jornaleros vuelven a 
sus lugares de origen o bien buscan empleo en Sonora, Chihuahua o Baja California. Estas familias se desplazan de esta 
forma porque se relaciona la oferta de trabajo con los ciclos productivos de los campos hortofrutícolas de estso estados, lo 
que mediáticamente les garantiza un empleo y a su vez, un salario (Nemecio, 2005)  



88 

 

Debido al crecimiento de la superficie en las actividades hortofrutícolas y su uso 

intensivo de fuerza de trabajo en las actividades de producción y cosecha han 

propiciado una demanda mayor de mano de obra dedicada al corte, selección y 

empaque de estos productos. Migran con sus familias ya que esta actividad 

permite la participación de la familia en su conjunto. Mujeres y niñas y niños 

pueden realizar esta labor37. No se requiere estatura o fuerza como en el caso de 

la pizca de elotes. El problema real es la intensidad del trabajo, ya que el pago a 

destajo - y a un precio desproporcionadamente bajo- lleva a que esta mano de 

obra se someta a un alto grado de explotación (Canabal, 2001).  

Es importante señalar que la migración hacia el noroeste tienen comúnmente 

carácter estacional, aunque recientemente también se ha ido modificando porque 

los y las jornaleras agrícolas constantemente se están desplazando entre un 

estado y otro siguiendo los ciclos de cultivo de los mismos (Nemecio, 2005).  

La alimentación en los campos agrícolas  

La mala alimentación de los jornaleros agrícolas, principalmente indígena, genera 

fuertes problemas de desnutrición. Debido a la pobreza en la que se encuentran, 

al llegar a los campos son objeto de extorsión por parte de los tenderos, ya que 

venden los productos dos o tres más caros que lo habitual, y son protegidos por 

los patrones, quienes enganchan a los jornaleros al venderles a crédito las 

mercancías que necesitan que en general es comida chatarra (sopas 

instantáneas, refrescos o bebidas alcoholicas).  

 Cuando cobran, el salario no alcanza para cubrir la deuda y seguir comprando, 

así que los tenderos los mantienen constantemente endeudados. El alto costo de 

la vida en las zonas de trabajo les impide ahorrar lo suficiente para sobrevivir 

cuando regresan a sus lugares de origen (Nemecio, 2005).  

 

                                                           
37

 Según datos obtenidos por Tlachinollan y el Consejo de Jornaleros Agrícolas de la Montaña (CJAM) entre 2006-2013 el 
registro de jornaleros y jornaleras agrícolas que salieron de sus comunidades evidencia la alta participación y movilidad de 
las mujeres en las migraciones. Siendo el 53% de jornaleros varones y el 47% de mujeres jornaleras. Asi mismo, el 42% de 
las y los migrantes tiene menos de 15 años, y el 6% eran niñas y niños menores de un año (Nemecio, 2013).   



89 

 

La salud en los campos agrícolas  

En cuanto a salud se refiere, se violan los derechos de las y los jornaleros debido 

a que no se les da ningún tipo de protección no sólo de seguridad social sino de 

acceso a materiales de trabajo para su protección; por ejemplo para el uso de 

agroquímicos para lograr un mayor rendimiento por hectárea se lleva a cabo sin 

ninguna preocupación por la integridad física del trabajador. En ningún caso los 

patrones proporcionan cubrebocas o guantes.  

Durante el proceso del trabajo no existen protecciones hacia las y los jornaleros 
para el uso de los plaguicidas, trabajan descalzos y en lodos sin ninguna 
protección. Se su pone que el patrón debe crear buenas condiciones para 
garantizar una buena salud a las y los trabajadores que acuden a trabajar en esos 
lugares.  Por esta condición muchas mujeres, hombres, niñas y niños padecen 
muchas enfermedades (Ortiz, 2013). 

En la mayoría de los campos agrícolas están abandonados en cuestión de 
servicios públicos de salud; no existen casas de salud  y mucho menos un centro o 
un hospital para atender a los jornaleros en situaciones graves o de enfermedades 
curables. Cuando un jornalero necesita una atención medica no lo encuentra 
porque no están en su alcance, si lo reciben es por su propia cuenta en servicios 
particulares fuera de los campos y en general es muy costoso (Montealegre, 
2013).         

Tampoco se acostumbra el pago de indemnizaciones por accidentes o 

enfermedades de trabajo, aunque así lo establezca la ley. Incluso, en algunos 

lugares se fumiga con avionetas en el momento de la cosecha, y si los jornaleros 

no se resguardan a tiempo, son rociados igual que las plantas, mientras que en 

otros predios los mismos jornaleros aplican los agroquímicos sin protección 

alguna, lo que les produce a menudo intoxicaciones38 que llegan a causar la 

muerte. Las enfermedades más frecuentes son desnutrición, parasitosis, 

gastroenteritis, intoxicación y deshidratación (Nemecio, 2005).  

Sin embargo, si la situación de salud de la población jornalera en general es 

precaria, para las mujeres se vuelve más crítica y sus condiciones de salud se ven 

deterioradas mayormente debido a que ellas aún mantienen doble jornada de 

                                                           
38

 Las intoxicaciones se deben a la ingestión de alimentos o agua contaminados con agroquímicos o a su absorción directa 
a través de la piel. Ya que, por lo general, al jornalero agrícola no se le proporciona equipo adecuado para realizar los 
trabajos riesgosos. Se carece de reglamentación en la protección de la salud en el trabajo. Ello ha originado múltiples 
accidentes y enfermedades de fuertes repercusiones para los jornaleros (Nemecio, 2005).  



90 

 

trabajo, asumiendo diferentes roles y sobrecargas de trabajo, pues su labor se 

divide entre el quehacer doméstico y las labores en el trabajo agrícola. No cuentan 

con incapacidad por gravidez ni con servicios médicos durante el embarazo, y se 

ve forzada a trabajar hasta el último día de gestación y regresa al trabajo a los 15 

días después del parto (Nemecio, 2005).  

En el 2006 en Chihuahua nació mi hijo en un hospital, después mi mujer comenzó 
a bajar de peso y posteriormente de 4 años no se podía embarazar; entonces 
regresamos en el pueblo y decidimos ir con el medicó para realizar un estudio 
médico y la sorpresa fue que la habían esterilizada, allá en los hospitales no nos 
dejan entrar con la esposa por eso no se sabe que les hacen, más cuando uno no 
entiende en español, estaría mejor que hubiera una doctora hablante de nuestra 
lengua para que las mujeres pudieran comunicarse39  

Así, enfrentan diferentes abusos en el ámbito familiar, colectivo, legal, lo que limita 

e impide su derecho a una vida libre de violencia y discriminación, que se agudiza 

cuando ellas se insertan en los procesos migratorios que las conducen a los 

campos agrícolas del país. Esta situación se agudiza si se trata de mujeres 

jóvenes solteras o de madres jefas de familia (Nemecio, 2013).  

Lo grave y complejo de la problemática migratoria es que no sólo afecta a los 

adultos o padres madres de familia, sino que involucra a los niñas y niñas, jóvenes 

y abuelos-as que tienen que desplazarse a los campos agrícolas para poder 

comer frijol y tortillas. Este fenómeno indudablemente trastoca la vida comunitaria, 

transforma los roles de familia, desestructura los sistemas de organización social y 

pone en riesgo la vida de cada familia y la de los pueblos indígenas de la región 

(Nemecio, 2005).  

Sin embargo, aun frente a todos los abusos que se comenten en contra de las y 

los jornaleros agrícolas en los campos agroindustriales, en general terminan 

aceptando y resistiendo los tratos inhumanos a cambio de un limitado ingreso que 

les permita sobrevivir. Y aun frente a las dificultades que se tienen para poder 

generar ahorros para poder retornar a sus comunidades, en algunas ocasiones sí 

                                                           
39

 Testimonio de un jornalero ñuu´savi de la comunidad de Tierra Blanquita de Cochoapa el Grande que pidió omitir su 
nombre.  



91 

 

se logra regresar con algunos recursos que les ayuda comprar maíz, ropa y 

electrodomésticos. 

Si bien, pueden sobreponerse ante algunas necesidades con los ingresos que se 

generan de la migración jornalera, a cambio se generan múltiples impactos 

negativos al interior de las familias, y las comunidades como son el abandono de 

las familias, desatención y abandono de las niñas y niños, las y los hijos ya no 

acuden a la escuela, incremento en las enfermedades, aumento del consumo de 

alcohol, abandono de los cargos comunitarios en comunidades de origen, ya no 

hay suficientes personas para asumir cargos comunitarios, y a las personas que 

permanecen en la comunidad se les multiplican los cargos comunitarios, 

abandono de las tierras, pérdida de conocimientos, valores y principios 

comunitarios, suspenden los programas a las beneficiarias de los programas 

(Oportunidades), las mujeres se les duplica o triplica sus responsabilidades 

cuando tienen que asumir a parte de las actividades domésticas las 

responsabilidades de los hombres; y en los campos agrícolas se vive tristeza y 

enojo por el mal tarto, fallecimientos de los familiares en los campos agrícolas, 

accidentes tanto en los traslados como en los campos y no se recibe apoyo ni de 

los empresarios de las autoridades (Enlace, 2013).   

En suma se genera procesos de desestructuración social al interior de las familias 

y comunidades, lo que debilita enormemente la función de las instituciones y los 

mecanismos de autoregulación de las comunidades. Son varias y profundas las 

afectaciones en la vida de las y los jornaleros agrícolas, y en la vida de las 

comunidades de origen porque la identidad cultural cada día se pone en mayor 

riesgo y lentamente la desestructuración de la vida comunitaria pone en riesgo la 

permanencia de sus habitantes en su terruño.  

Por esta serie de procesos sociales que se viven, entre los que además de la 

migración se encuentran la escolarización, la llegada de medios de comunicación, 

las comunidades han estado viviendo cambios fuertes en las últimas décadas que 

aparentemente van más rápido de lo que ellas pueden regular con sus 

mecanismos y estructuras actuales (GEA, 2011), y que debería ser una reflexión 



92 

 

profunda que se tendría que seguir dando no sólo al interior de las comunidades 

sino con la sociedad en su conjunto.  

Migración internacional 

La migración hacia Estados Unidos no es muy generalizada y se da sólo entre 

algunas familias y determinados municipios. La población joven es la más proclive 

a este tipo de opción. Cabe señalar que las distintas opciones que marcan la 

decisión migratoria de cada comunidad están determinadas por sus condiciones 

productivas, por experiencias propias y por el tejido en redes que la promueven y 

facilitan. Sin embargo, hay algunas decenas de familias por municipio trabajando 

en Estados Unidos y es más generalizada esta situación en los municipios de la 

zona de la Cañada den Xochihuehuetlán, Huamuxtitlán y Alpoyeca y se trata de 

gente mestiza y generalmente joven (Canabal, 2001).  

Los que migran a Estados Unidos frecuentemente son los varones (en un rango 

de edad indistinto), aunque recientemente se están incorporando mujeres, 

principalmente jóvenes. Cabe aclarar, que anteriormente era común que se 

incorporaran a estos flujos migratorios jóvenes que acababan de terminar sus 

estudios básicos o de nivel medio superior, ahora también migran sin aún 

concluirlos. Hay quienes llevan años radicando de forma permanente en Estados 

Unidos, otros sólo van por temporadas (Nemecio, 2005). 

Los connacionales de la Montaña realizan visitas esporádicas en el transcurso del 

año con la finalidad de visitar a sus familiares y acudir a las fiestas tradicionales 

del lugar. Envían contribuciones que tienen la finalidad de cubrir gastos familiares 

básicos, gastos que cubren con el aporte comunitario o para las celebraciones 

patronales de la comunidad las cuales tienen un fuerte compromiso no sólo de 

carácter socialcomunitario, sino identitario, económico, de prestigio, respeto y de 

arraigo (Nemecio, 2005).  

De esta forma, la población montañera pone en marcha estrategias de adaptación 

a la vez diversificadas y complementarias que están marcadas por lazos de 

solidaridad. El espacio de reproducción de las familias rurales incluye las ciudades 



93 

 

en tanto que las dinámicas urbanas se encuentran influenciadas por el bagaje 

sociocultural de los migrantes (Canabal, 2001) 

2.3 Subsidios gubernamentales  

En la región de La Montaña por ser la región con los municipios más pobres del 

país se inyecta una gran cantidad de recursos destinados a “programas sociales 

para combatir la pobreza”. Aunque no necesariamente aterrizan en su gran 

mayoría hacia los sectores para los que están dirigidos porque en buena medida 

quedan en espacios de la burocracia institucional forman parte de los ingresos de 

las familias montañeras.  

Los programas sociales en su mayoría son programas de carácter asistencial, 

clientelar y focalizados; dirigidos a nivel familiar e individual. Sin embargo, los 

ingresos económicos que se reciben de los programas gubernamentales como el 

Prospera, Procampo, 70 y más son importantes porque forman parte de las 

estrategias familiares para complementar parte de los recursos que se necesitan 

para la sobrevivencia de la familia. 

 En general los recursos bimensuales que se reciben por ejemplo del programa 

Prospera les ayudan a para adquirir alimentos, productos de uso doméstico, y 

artículos escolares, a su vez, la beca ha contribuido a que  las hijas e hijos puedan 

seguir estudiando e ingresen al kínder y a la primaria lo cual también ha 

beneficiado a que se logre mantener a los hijos(as) en la escuela en algunos 

casos y ya no migrar, pues si lo hacen les quitan la beca de Prospera.   

En algunas comunidades de la región también pueden ubicar que desde que se 

recibe el Prospera se ha disminuido un poco la migración de las mujeres y las 

niñas y niños, debido a que el programa las condiciona a una serie de actividades 

quincenales en donde se tiene que pasar lista a cambio de la beca. En algunos 

casos lo miran como favorable, pero en otros casos la visión es de coacción 

política y control social, debido a que el programa debería llegar 

independientemente de la actividad de las  mujeres. 



94 

 

Otro programa muy importante para la región es la gestión de fertilizantes que se 

da vía subsidio municipal con aporte de los “beneficiarios”. Los paquetes se 

entregan directamente a los campesinos temporada tras temporada de cultivo.   

Por tanto, independientemente de la operación de los programas 

gubernamentales, lo cierto es que muchas familias de la Montaña se ayudan de 

los recursos que reciben de los mismos.  

2.4. Producción de Maíz Bola  

No es posible soslayar la ocupación de algunas familias en las comunidades que 

dedican espacios a la producción de la planta de amapola  cuya introducción tiene 

alrededor de 15 años. La información al respecto es poco precisa, pues es una 

actividad que sólo es reconocida y ubicada cuando surge algún tipo de problema 

relacionado con su producción o distribución. Sin embargo, en algunas 

comunidades esta opción ha pasado a constituir una fuente importante de 

ingresos aunque les genera a la vez un gran cúmulo de problemas internos y con 

el exterior (Canabal, 2001).  

Por tanto, la siembra de amapola “maíz bola” constituye uno de los problemas más 

graves que se han presentado en los últimos años a causa de la agudización de 

las condiciones económicas, los problemáticas agroalimentarios, y de degradación 

ambiental en que viven los pueblos de la región.  

De acuerdo con informes de la Secretaria de la Defensa Nacional se sabe que La 

Montaña ocupa el primer lugar a nivel nacional como productor de amapola, 

situación que ha justificado la presencia del ejército para su “combate”. Esta 

estrategia de combate ha venido a causar más daños a las y los pobladores 

porque se criminaliza la pobreza, se persigue, reprime y detienen a personas de 

escasos recursos que corrieron el riesgo de sembrar este enervante para mitigar 

su hambre; se daña el medio ambiente con las fumigaciones que periódicamente 

realiza la Procuraduría General de la República con helicópteros. Lo preocupante 

es que no hay resultados alentadores que nos indiquen la eficacia de esta guerra 

contra las drogas por el contrario sigue aumentando esta práctica que contamina 



95 

 

la vida de los pueblos generando más violencia, fractura social y pobreza 

(Nemecio,2005).  

Se considera así que es necesario reconocer las estrategias que ponen en marcha 

las familias para hacer frente a una situación de pobreza estructural, así como las 

fortalezas internas, familiares y comunitarias con sus vínculos externos, que 

coadyuvan a desarrollar acciones tendientes a generar diversas alternativas para 

la reproducción de su vida social y cultural (Canabal, 2001). Y la siembra de 

amapola ha sido una estrategia de sobrevivencia de las familias que contribuye a 

generar los ingresos económicos necesarios para cubrir necesidades básicas en 

alimentación, vestido, salud, vivienda, educación, y en ocasiones para resolver 

problemáticas emergentes de las familias.  

Si bien, ha sido considerada parte de las estrategias de antaño que ocupan las 

familias montañeras para su sobrevivencia no quiere decir que lo hacen sin 

riesgos, sin miedo, sin contradicción interna, o sin conflictos familiares, 

intracomunitarios o entre comunitarios; al contrario, la siembra de amapola “maíz 

bola” ha traído diversas consecuencias en las familias y comunidades con el 

aumento de la violencia social que en algunas comunidades ha sido grave y ha 

generado conflictos de mucha violencia con efectos lamentables por la pérdida de 

vidas. A su vez, el aumento de la militarización de la región como justificación del 

combate a la siembra de enervantes, aunque en el fondo existan otras razones 

como el combate a los movimientos armados.  

La militarización ha generado tensiones al interior de las comunidades, pues los 

militares cometen todo tipo de abusos con la población campesina e indígena 

como tumbar y destruir su milpa y sus cultivos aun sin que haya amapola 

sembrada, hostigar y violentar a mujeres y hombres de las comunidad como forma 

de intimidación y represión, ha llegado a ver enfrentamientos entre los militares y 

las comunidades por los abusos que comete el ejército.  

Otro efecto que se vive ha sido la transculturalización de los cultivos, pues ahora 

parte de las tierras dedicadas a la siembra del maíz en algunos casos son suplidas 



96 

 

por el “maíz bola” - amapola con el fin de obtener ingresos económicos para 

sortear las necesidades familiares, aun con que tengan que comprar el maíz y frijol 

para alimentarse.  

Un efecto más que se vive cotidianamente en la vida de las familias es el miedo 

como efecto psicoemocional de saber que van a llegar los militares a destruir sus 

cultivos no sólo de amapola sino los cultivos para parte de su subsistencia 

alimentaria anual.  

A pesar de los distintos efectos que se viven tanto a nivel personal, familiar y 

comunitario no ha dejado de ser una alternativa campesina de subsistencia.   

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



97 

 

Capítulo III. ENLACE, Comunicación y Capacitación A.C.  
          Una Organización Civil que teje con otros el nosotros  
 

3.1. Breve bosquejo de Enlace, Comunicación y Capacitación A.C.  

En este capítulo abordaremos un breve recorrido por el proceso histórico y 

organizativo de ENLACE, Comunicación y Capacitación A.C. con el que daré 

cuenta de todo el proceso de construcción y reconfiguración institucional que  ha 

tenido para ser la organización que somos al día de hoy. 

 Y es que de 1982 a 1997, ENLACE vive un primer ciclo de trabajo, concentrando 

sus esfuerzos en el desarrollo de iniciativas participativas con el movimiento 

urbano popular en la Ciudad de México. Después tras un proceso de reflexión 

profunda, en 1997 decide reorientar su planteamiento político institucional hacia y 

en el mundo campesino indígena desde la regionalización con la que se implantó 

una nueva estrategia de vinculación con equipos regionales insertos en territorios 

indígenas y campesinos del centro y sur del país desde donde se empezaron a 

tejer sueños compartidos junto con los propios sujetos sociales protagonistas de 

su destino.  

En este sentido, de 1997 al 2015 celebra un segundo ciclo de vida, con múltiples 

aprendizajes por la animación y facilitación de procesos de organización y 

autogestión comunitaria junto con comunidades indígenas y campesinas  del sur 

de México. 

Para construir este capítulo recurrí a la revisión documental de valiosos materiales 

que han sido generados por el equipo de ENLACE en sus distintas etapas de 

construcción institucional, así mismo a entrevistas de compañeros que han sido 

pilares para la consolidación del modelo de regionalización y que han contribuido 

para darle vitalidad y dinamismo al proyecto.  

Nuestra historia    



98 

 

ENLACE es una organización civil que anima y facilita procesos de desarrollo local 

sustentable para el Buen Vivir de comunidades indígenas y campesinas de 

regiones del sur de México.  

Su intención central es contribuir a la transformación de la injusticia y desigualdad 

social que existe en nuestro país, sobre todo la que viven los sectores más 

empobrecidos de nuestra sociedad.  

En el quehacer de ENLACE existe una opción ética y política que le da vida a su 

proyecto que encuentra su vitalidad en la capacidad que posea de dejarse 

interpelar por la realidad, en la capacidad que tengamos quienes construimos la 

organización para intentar responder pertinentemente a los retos y tareas que la 

misma realidad nos demande (Enlace, 2010).  

Por tanto, la creación de ENLACE como proyecto institucional, coincide con la 

implantación en México de las políticas públicas derivadas del modelo económico 

neoliberal, y su apuesta política se fundamenta en la necesidad de fortalecer las 

estrategias de vida campesina e indígena para enfrentar este proyecto de país 

desde los intereses de los sectores de la población más afectados por el mismo. 

ENLACE fue fundado en 1982 y es el resultado de la confluencia de tres 

trayectorias sociales diferentes, personificadas en tres individuos: María Luisa 

Herrasti, luchadora social vinculada a los movimientos urbano populares de la 

Ciudad de México; Javier Vargas, quien trabajó muchos años como agente de 

pastoral al lado de Don Samuel Ruiz en la Diócesis de San Cristóbal de Las 

Casas; y Enrique del Toro, empresario con sensibilidad y responsabilidad social, 

que empujó las primeras experiencias que son el precedente de la economía 

social y solidaria (Enlace, 2002). 

De 1982 a 1988 se desarrollan importantes proyectos de abasto popular que 

favorecen la vinculación entre organizaciones campesinas y urbano populares. Un 

momento muy importante en esta etapa es la participación de ENLACE en los 

proyectos de reconstrucción de vivienda popular post sismos de 1985.  



99 

 

Del año 1988 a 1996, ENLACE amplía sus campos de acción y consolida cuatro 

grandes áreas: educación infantil popular comunitaria (EIPCO); abasto popular; 

formación; proyectos rurales y ecodesarrollo. En cada una de ellas se generaron 

relaciones sociales, propuestas y materiales educativos que son parte del 

acumulado histórico del ENLACE de hoy. Durante todo este tiempo la estrategia 

de intervención consistió en tener equipos especializados en cada una de esas 

áreas, que desde la Ciudad de México -donde se encontraba la sede única de la 

asociación-, se desplazaban a los diferentes lugares de trabajo para brindar 

capacitación y asesoría puntual a las organizaciones sociales. Aunque existían 

relaciones con diferentes organizaciones en diversos estados del país, el 70 por 

ciento del trabajo institucional se realizaba en la Ciudad de México (Documentos 

institucionales de Enlace). 

Este modelo de acción institucional entró en reformulación en el periodo de 1996 a 

1997. En esos años se vive el principal cambio de paradigma del proyecto de 

ENLACE que generó la reorientación estratégica del modelo institucional hacia la 

regionalización del quehacer y modo de estar de la organización que implicó salir 

de la sede única del Distrito Federal desde donde se “acompañaba los procesos” e 

insertarse en los territorios de incidencia.  

El debate institucional de la regionalización se permeo también por el contexto 
nacional, específicamente la celebración de los 500 años de resistencia indígena 
que después se reflejó con la aparición del EZLN en la vida política del país y el 
fortalecimiento del movimiento indígena a nivel nacional. Y a su vez, por el debate 
a nivel global desde el cual se planteó el desarrollo local sustentable como un 
elemento indispensable para propiciar cambios en los modos de producción y 
cuidado del medio ambiente “pensar globalmente actuar localmente” (Cuevas, 
2015).   

Por tanto, este cambio de paradigma hacia la regionalización de ENLACE como 

estrategia de trabajo se asumió en 1997 que implicó la descentralización del 

quehacer, posicionarse en diferentes regiones del país y construir equipos que 

acompañaran directamente y cercanamente a los procesos organizativos de 

desarrollo local sustentable con una perspectiva regional.  



100 

 

Esta lógica de regionalización implicaba recuperar y reapropiarse del territorio 
como factor de identidad cultural, y debe tener al centro la apropiación y el control 
ciudadano de su propio territorio. Esto a través de sistemas de planeación que 
tengan como base el ordenamiento ecológico en sus distintos niveles local, estatal 
y nacional. Además las propuestas de desarrollo deben ser integrales, 
reconociendo la complejidad y el conjunto de actores involucrados en los ciclos 
productivos regionalizados. Desde el momento previo a la producción (acceso y 
conservación a los medios de producción), la producción misma en sus diferentes 
facetas, la comercialización, distribución, consumo, desecho / reciclaje. Que 
reconozca la participación de los distintos sujetos colectivos involucrados en cada 
fase, y la necesidad de su fortalecimiento (Paz,2010). 

Este paradigma se nutrió desde la lógica del pensar globalmente y actuar 

localmente para la reapropiación del territorio, en donde se apostó por el 

fortalecimiento y articulación de un activo sujeto en su expresión social más 

cercana. 

El modelo de vinculación buscó conjugar el fortalecimiento de la organización 

social y la autogestión de iniciativas locales orientadas a mejorar significativa, 

estructural y sostenidamente la vida de las personas, las familias y las 

comunidades que sufren por la pobreza, la injusticia y la exclusión. Este proceso 

de regionalización implicó la conformación de equipos de trabajo con sedes 

regionales, que estuvieron insertos en procesos sociales en diálogo y colaboración 

directa con los actores sociales. Esta regionalización significó también la 

ruralización, es decir, la opción por los sectores campesinos e indígenas frente al 

modelo neoliberal (Documentos institucionales de Enlace). 

Frente a esta idea  y pensando en la posibilidad de impulsar un corredor que 

articulara diferentes proyectos de desarrollo alternativo y promoviera el 

fortalecimiento del sujeto social, los estados del centro y sur del país se veían 

como estratégicos: Chiapas, Puebla, Oaxaca y Distrito Federal (Cuevas, 2010). 

Así, se pensó y decidió que Chiapas, Puebla, Oaxaca, Morelos y el Distrito 

Federal serían regiones articuladas a los esfuerzos que junto a otras 

organizaciones sociales y civiles generarían experiencias de transformación social, 



101 

 

un corredor de resistencia y contrapropuesta a la implantación del esquema de 

globalización.  

Otro elemento que influyó en la decisión del proceso de regionalización fue la 

propia base del proyecto institucional que se sustentaba en el planteamiento de 

promover el desarrollo local con perspectiva regional, esta estrategia de 

regionalización que se venía discutiendo en ENLACE desde 1996, implicaba que 

el quehacer y la misión de la organización se encontraban, ya no en el trabajo 

enfocado a proyectos temáticos como lo fueron el abasto popular, la educación 

infantil y el fortalecimiento organizativo operados por un equipo desde el Distrito 

Federal, sino en el trabajo de promoción del desarrollo local en regiones y con 

sujetos sociales directamente vinculados (Cuevas, 2010). Por tanto, para ENLACE 

este camino consistía en: 

Orientar la misión hacia el desarrollo local con perspectiva regional, a través de un 
modelo de vinculación que conjuga múltiples dimensiones, partiendo de una 
concepción y de una propuesta metodológica encaminada a contribuir al 
fortalecimiento de procesos organizativos a nivel local, a través de la educación-
fortalecimiento político organizativo, la capacitación técnica y apoyo financiero 
orientados hacia el mejoramiento y diversificación de la población marginada, bajo 
la perspectiva de un desarrollo humano, alternativo, democrático y equitativo 
(Enlace, 2001).  

Para ello, a partir de la regionalización que se vivió en ENLACE desde 1997 se 

reorientó la misión del proyecto institucional que ha nutrido su planteamiento.  

En este sentido, la reorientación de la misión institucional de ENLACE fue para 

concebirse como un actor que promueva el protagonismo de grupos populares, 

comunidades y organizaciones campesinas e indígenas en la autogestión de 

alternativas de desarrollo local con perspectiva regional, y con ello contribuir a la 

construcción de un nuevo proyecto de nación en el horizonte de una sociedad 

justa, solidaria y sustentable (Enlace, 2002); por tanto, el arribo a nuevos territorios 

en las regiones del país significó darle continuidad y seguimiento a la estrategia 

política de desarrollo local desde lo local “desde abajo”, frente a las visiones 

gubernamentales diseñadas “desde arriba” y que no responden a las necesidades, 



102 

 

intereses y sueños de las realidades económicas, políticas, sociales, culturales y 

ambientales de los pueblos indígenas y campesinos de nuestro país (Cuevas, 

2010).  

Esta perspectiva de ENLACE de actuar desde lo local, se entendía como:  

Lo local no se refiere a la localidad propiamente, ni es la delimitación geográfica de 
una comunidad, tampoco necesariamente alude al municipio; lo “local” es un 
profundo proceso social de apropiación de espacios territoriales por parte de los 
diversos sujetos de apropiación de espacios territoriales por parte de los diversos 
sujetos que los habitan, que va más allá de las configuraciones morfológicas que 
conforman dicho espacio. Lo local, tiene que ser entendido como el espacio que 
tiene múltiples dimensiones y determinaciones político-administrativas, 
económicas, sociales, culturales y ecológicas cuyos linderos no necesariamente 
coinciden entre sí ni en lo físico y territorial (ENLACE-SEDEPAC, 2001). 

A su vez, en ese sentido para ENLACE, acompañar procesos de desarrollo en lo 

local también implicaba tejer relaciones hacia y con el exterior. Para ello, era 

necesario pensar y mirar lo local, no desde una manera aislada sino en 

permanente interacción con lo regional y lo global, es decir, la lectura y la acción 

desde lo local que se discutía en aquellos periodos dentro de la institución era 

para intencionar una acción teniendo en cuenta las estrategias globales que haría 

factible entender la región en el marco de una lógica global, dado que se afirmaba:  

Lo local no es un espacio dado ni predeterminado, es el producto de las 
actividades humanas, de los intereses sociales y de las relaciones de fuerza. Por 
ello, lo local no puede entenderse desde lo micro, sino al contrario, sólo puede 
entenderse dentro del contexto de lo global, la globalización de lo local y viceversa 
(ENLACE-SEDEPAC, 2001) 

 De ahí que para ENLACE esa perspectiva de los espacios locales permitió 

orientar estratégicamente su quehacer; por tanto, a partir de la etapa de 

regionalización que inicio en 1997, y cuyo fin primordial fue encaminar y enfocar la 

acción desde lo local, al fortalecimiento de espacios de resistencia y de 

contrapoder, empujando la transformación social desde los diferentes actores ahí 

presentes. Y en donde los territorios de incidencia de ENLACE tenían que ser 



103 

 

visto como territorios vividos como espacios de articulación y complementariedad 

para el fortalecimiento de los sujetos colectivos (Cuevas, 2010).   

3.2. Mapeo de la regionalización  

La regionalización de ENLACE ha sido fundamental para la vida institucional, ha 

tenido su propio proceso dinámico, cambiante y con distintas contradicciones, 

pues se vivió un fuerte proceso de reconfiguración del mapa de nuestra incidencia 

territorial. 

Ha sido muy importante, fundamental, que nos mantengamos cerca de las 
regiones, porque eso nos permite ser uno más junto con los actores con los que 
estamos trabajando, ver los procesos en lo que ellos van caminando, el contexto, 
su realidad en la que están actuando y viviendo, en la que estamos actuando y 
viviendo. Es vital la posibilidad de estar cerca y poder dar seguimiento al trabajo, 
ver cómo está avanzando y cuáles son sus dificultades. Estar cerca de la forma de 
pensar de la gente, compenetrarnos en sus aspiraciones y cosmovisiones (Paz, 
2010). 

Esta reinvención de ENLACE desde la regionalización se concretó en 1997 y se 

despegó con la apertura de cuatro oficinas regionales: en Ocosingo, Chiapas; una 

en Santa Rita Tlahuapan, Puebla; otra en Jilotepec, Morelos, y una más en Peña 

Miller, Querétaro; además la propia oficina central que se encontraba con sede en 

el Distrito Federal.   

Si bien, fue un nuevo proceso institucional con mucha riqueza en su reflexión 

colectiva, en sus vivencias y en los aprendizajes que iban emergiendo del 

quehacer cotidiano regionalizado, en poco tiempo se fueron dando pistas de 

aquellas experiencias regionales que por un lado, iban aterrizando el 

planteamiento institucional y con ello, generando vínculos comunitarios 

importantes y fortaleciendo la viabilidad no sólo de su presencia regional sino de la 

viabilidad y vitalidad del modelo de regionalización; pero por otro lado, también se 

iban dando experiencias contrapuestas en donde no se estaba encontrando la 

posibilidad de establecer lazos de confianza ni lazos de colaboración con actores 

locales bajo una misma apuesta política. 



104 

 

En este sentido, en poco tiempo se pudo dar cuenta de los procesos regionales en 

donde no se logró aterrizar el planteamiento institucional de ENLACE y por tanto, 

se orientaron y decidieron los cierres de las oficinas regionales de los equipos de 

Querétaro y Morelos.  

Si bien no fue sencillo para la vida institucional vivenciar los procesos de cierres 

de oficinas regionales porque de alguna manera se estaba poniendo a prueba el 

modelo de regionalización; éstos se vivieron desde una perspectiva de aprendizaje 

de la experiencia y a partir de los cuales se obtenían pistas importantes para 

seguir nutriendo la reflexión institucional para el quehacer regionalizado.  

Se vivió un periodo muy intenso e interesante que delineo las orientaciones para 

seguir impulsando los procesos regionales en nuevos territorios, y en donde se 

afinaron con más claridad los objetivos que dieron sentido al quehacer institucional 

de los siguientes años (Cuevas, 2010), en los cuales se busca desde una 

perspectiva de género, sustentabilidad y exigibilidad de los Derechos Económicos, 

Sociales, Culturales y Ambientales el “promover y fortalecer procesos de 

desarrollo local sustentable, a partir de propuestas participativas que incidan en la 

vida comunitaria y la política pública”. A partir de:   

-  Fortalecer las diversas capacidades de los actores sociales con los que se 
trabaja en cada región de vinculación. 

- Promover iniciativas articuladas de los distintos actores sociales, para 
incidir en la vida comunitaria y la política pública de acuerdo a las 
coyunturas regionales específicas. 

- Obtener los recursos necesarios para la operación del Proyecto Institucional 
mediante una estrategia de gestión diversificada. 

-  Consolidar las políticas, procedimientos y espacios de decisión, a fin de dar 
sostenibilidad al planteamiento institucional (Enlace, 2002). 

La confianza en el fortalecimiento institucional del modelo de regionalización 

permitió que para el año 2001 se concretara la decisión institucional de las nuevas 

apuestas territoriales con la apertura de dos nuevas oficinas de ENLACE una en 

Tlaxiaco, Oaxaca y la otra, en Xochimilco en el Distrito Federal.  



105 

 

En esa misma lógica hacia 2003 se continuó con la estrategia de ampliar la 

presencia institucional y se define extender el trabajo que se desarrollaba en 

Chiapas hacia la zona Fronteriza y Margaritas, y por tanto, en ese año se estable 

otra oficina en la ciudad de Comitán de Domínguez.  

En este periodo entre el 2000 al 2003 se realizaron procesos institucionales de 

reflexión, evaluación y sistematización del proceso de regionalización, lo que 

permitió la renovación del equipo y por tanto, seguir consolidando el desarrollo 

institucional del proyecto de ENLACE. Para ello, se establecieron cuatro grandes 

líneas desde donde se tomaban decisiones:  

1. Profundizar la estrategia de regionalización en términos de congruencia y 

pertinencia. Lo que significo los cierres de oficinas regionales y la profundización y 

fortalecimientos de otras regiones como Chiapas y Puebla.  

2. Fortalecer al equipo operativo. Consistió en brindar espacios para que los equipos 

construyeran una visión estratégica e identidad compartida, y se acompañó su 

capacitación y profesionalización. A su vez, se fortaleció la normatividad interna, 

explicitando los niveles de responsabilidad y decisión dentro ENLACE.  

3. La sustentabilidad del proyecto institucional. Desarrollar diversas actividades con 

respecto a la gestión ante agencias de cooperación internacional, en la 

interlocución con los gobiernos y la iniciativa privada. De igual manera potenciar 

los propios recursos institucionales.  

4. Política de relaciones y alianzas: posicionamiento y visibilidad. En donde se ha 

buscado el reposicionamiento de Enlace en el nuevo escenario político 

regionalizado. Para lograrlo se intenciona formar parte de los procesos de 

articulación social en cada región. También en la lógica de la rendición de cuentas 

se planteó la realización de informes de nuestras actividades y situación 

financiera, para alcanzar una nueva visibilidad (Enlace, 2002).  

Este proceso intenso de reinvención de la vida institucional permitió que para 2006 

la estrategia de regionalización de ENLACE se encontrara con estabilidad, 

fortaleza y consolidación. Para ese año se cuenta ya con 6 equipos regionales: 

dos de ellos en Chiapas (Ocosingo y Comitán); el equipo de Puebla; el equipo en 



106 

 

Tlaxiaco, Oaxaca; el equipo de Xochimilco y el equipo de Coordinación 

Institucional ambos asentados en el Distrito Federal.  

Para esos momentos se podía hablar de la consolidación y fortalecimiento 

institucional en la estrategia de regionalización, y por tanto, se seguía reforzando 

una idea creciente de continuar profundizando y expandiendo la presencia de 

ENLACE a nuevos territorios, aunque a la par de esa intencionalidad, también se 

estaban dando debates sobre la viabilidad y pertinencia de equipos regionales que 

estaban teniendo dificultades para su enraizamiento en ciertos territorios de 

incidencia: Puebla y Xochimilco.  

En este sentido, en 2007 se inicia una reflexión institucional paralela, por un lado 

sobre la viabilidad y pertinencia de continuar expandiendo el trabajo de ENLACE 

hacia una nueva región del sur del país que presentara condiciones de 

marginalidad, organización comunitaria y en un medio rural indígena; y por el otro 

lado, la reflexión institucional cada vez más profunda sobre la viabilidad para el 

sostenimiento del equipo de Puebla debido a que presentaban serias dificultades 

financieras, debido a que no se contaba con fuentes de financiamiento que 

respaldaran el proyecto regional, lo cual ponía en riesgo no sólo al propio equipo 

de Puebla sino al conjunto institucional en su estabilidad financiera.  

En 2008 después de una reflexión colectiva muy profunda y compleja al interior de 

ENLACE se decide el cierre del equipo regional de Puebla que se concretó 

formalmente en el primer semestre del 2009. 

Casi en paralelo a este proceso de cierre del equipo de Puebla se decidió la 

apertura de un nuevo equipo regional en el estado de Guerrero, que después de 

un intenso proceso de exploración que inicio desde marzo de 2008 se decidió 

concretar la apertura de este nuevo equipo regional de ENLACE en La Montaña 

de Guerrero en 2009. El arranque formal de su quehacer fue en el año 2010 al 

establecerse físicamente en el corazón de la Montaña, en la ciudad de Tlapa de 



107 

 

Comonfort. Sobre esta última experiencia de regionalización de ENLACE en La 

Montaña de Guerrero vamos a profundizar en los siguientes apartados.  

A la par de esta fase de apertura regional de ENLACE en la Montaña de Guerrero, 

también se estaba viviendo un proceso de revisión y reflexión institucional sobre la 

viabilidad financiera, social y política del equipo de Xochimilco en el Distrito 

Federal. Este proceso de reflexión se llevó a cabo durante año y medio, lo que 

derivó que hacia 2011 se tomará la decisión del cierre regional de la oficina en 

Xochimilco.  

Después de este breve recorrido al mapeo de la regionalización de ENLACE, al 

día de hoy en el año 2015 el proyecto institucional mantiene vigente la apuesta de 

la regionalización con vitalidad y consolidación del modelo regionalizado en las 

dos regiones de Chiapas, en Tlaxiaco Oaxaca y en el proceso más reciente de La 

Montaña de Guerrero. 

3.3. Del planeamiento de Enlace: enraizamientos, polinizaciones y frutos 

 

Al entender y vivir a ENLACE como un medio que facilita el fortalecimiento de 

sujetos sociales para avanzar en la autogestión de sus procesos organizativos y 

con ello, mejorar su calidad de vida, ha implicado asumir como organización, al 

mismo tiempo, nuestro propio rol como actor con aportes, demandas y proyecto 

propio en los territorios en donde tenemos presencia.   

Por tanto, nuestra premisa política es que hoy se requiere de enfocar nuestra 

energía para el surgimiento y/o fortalecimiento de la organización ciudadana en los 

distintos territorios de nuestro país, especialmente en los sectores populares y 

rurales, que los sujetos sean los propios protagonistas que diseñen su entorno 

presente y construyan su futuro (Paz y Cuevas en Enlace 2002). 

 



108 

 

En este sentido, la estrategia de vinculación institucional regionalizada  incide a 

través, de una diversidad de campos de trabajo y nos valemos de diferentes 

mecanismos de vinculación, a través de los cuales se busca desplegar la 

estrategia de organización junto con otros sujetos.  

Desde que se empezó a desarrollar la estrategia de regionalización, -pero en 

especial a partir del año 2000-, se definió que todo el trabajo de acompañamiento 

que desarrollara ENLACE en los territorios giraría sobre tres grandes líneas 

estratégicas: el fomento económico productivo, la educación comunitaria y el 

fortalecimiento organizativo. De igual manera, se definieron dos ejes transversales 

que deberían cruzar sustancialmente cada una de las líneas estratégicas: el 

género y la sustentabilidad (Enlace, 2002). 

Con esta manera de organizar las líneas de trabajo se buscaba impulsar iniciativas 

de carácter integral, pues se partía de la concepción de que con el trabajo 

adecuado y consistente va desplegándose en diferentes esferas de la vida de 

personas y comunidades.  

A pesar de los avances en la conceptualización del quehacer, hacia 2002 se volvió 

a dar la reflexión institucional para reconceptualizar la estrategia de vinculación, 

puesto que: 

Muchas veces ocurría que ese planteamiento que teníamos como ENLACE de las 
líneas estratégicas nos llevaba precisamente a lo contrario que deseábamos, es 
decir, a la parcelación de actividades y responsables de proyectos, así como al 
encasillamiento de programas. Por otro lado, observamos que cada una de las 
acciones que impulsábamos se relacionaba, paradójicamente, con cada una de las 
tres “líneas”. Así, más que de hablar de líneas, decimos referirnos a dimensiones 
estratégicas, campos o ámbitos de la vida, refrendándolo a la noción de 
integralidad (Paz, 2002).      

Por tanto, a raíz de esa reconceptualización institucional las dimensiones que han 

permeado el quehacer de ENLACE son los siguientes: la dimensión 

económica/ecológica, la dimensión política/organizativa, y la dimensión 

educativa/comunicativa.  



109 

 

La dimensión económica/ecológica se refiere a las necesidades/intereses 

materiales y culturales de las familias, de los procesos organizativos y 

comunidades para alcanzar la autosuficiencia y poder satisfacer dichas 

necesidades e intereses económicos, alimentarios, productivos, y ambientales. 

Esta dimensión económica está vinculada a la ecológica dada la relación primaria 

que las comunidades establecen con el medio ambiente para su aprovechamiento 

y conservación. 

Otra dimensión es la política/organizativa, ésta tiene que ver con la capacidad de 

organizarse colectivamente con otros actores y avanzar de manera conjunta en los 

objetivos que se plantean. Hace referencia a la fuerza colectiva, su acumulación 

de los propios saberes y experiencias, y la vigencia de los propios sistemas de 

normativos al interior de las comunidades.  A su vez, se refiere al grado de 

autogestión y autonomía que se puede fortalecer.  

Finalmente, la dimensión educativa/comunicativa tiene que ver con el  universo de 

las nociones, ideas y concepciones que tenemos y que tienen las comunidades: 

sus tradiciones, su cosmogonía, memorias, propuestas, etc. Y que se relacionan 

también con la manera en que todos estos elementos circulan y se recrean dentro 

de la vida comunitaria. El considerar estos componentes que son la fuerza de 

reproducción campesina es que esta dimensión es muy importante para facilitar y 

acompañar los procesos formativos y la elaboración de materiales educativos 

comunicativos que permiten fortalecer los procesos organizativos (Enlace, 2002). 

Estas dimensiones nos ha permitido como ENLACE enraizar el planteamiento en 

los procesos organizativos, pues se ha incorporado una perspectiva más amplia, 

en donde hemos podido ubicar la dimensión total y sus partes, y la interrelación 

entre éstas, y procurar atender esa complejidad desde un enfoque integral y 

multidimensional (Enlace, 2002). Este enfoque responde directamente y se inspira 

de la propia manera en el que se desarrolla la vida campesina, en donde justo a 

través de la integralidad de sus estrategias de vida en interrelación con sus 

subsistemas campesinos se puede entender la manera en como construyen su 

reproducción social.    



110 

 

Un ejemplo de este enfoque se traduce por ejemplo, en una experiencia en donde 

estamos acompañando un proceso organizativo en el que se fortalecen iniciativas 

en agroecología para la producción de alimentos y el cuidado del medio ambiente, 

y en el que se ha incorporado una estrategia de comercialización de los propios 

productos, o bien una estrategia de ahorro y crédito. Entonces, reconocemos su 

peso específico la dimensión económica/ecológica, pero en donde sin descuidar 

ambas actividades en sí mismas, se acompaña a su vez, la dimensión educativa y 

política organizativa del proceso organizativo transversalizando la perspectiva de 

género y el enfoque de sustentabilidad. 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

Así, las tres dimensiones son el marco conceptual del planteamiento estratégico 

de vinculación que se despliegan y toman su concreción en programas operativos 

que responden de acuerdo a la realidad regional a la que se vincula el proyecto 

institucional.  

Si bien son programas que se han delineado a nivel institucional y los entendemos 

como base y orientación de nuestro quehacer, la manera en cómo se traducen los 

programas en iniciativas concretas depende de las necesidades e intereses 

Económico 

/Ecológico 

Educativo/ 

comunicativo  

Político/  

Organizativo 



111 

 

específicos que emergen  de los procesos organizativos de las comunidades que 

se acompañen en los distintos territorios.  

De acuerdo a los documentos institucionales de ENLACE los cuatro programas 

que se desarrollan son los siguientes:  

1. Gestión territorial sustentable 

Entendiendo el territorio local como el espacio geográfico e identitario en el que se 

desarrollan diversos procesos sociopolíticos y culturales, con la actuación de 

diferentes actores sociales y políticos, donde cada uno de ellos despliega sus 

respectivas acciones y estrategias, para el uso y disputa de los bienes naturales. 

El espacio territorial local debe entenderse en una relación dialéctica con los 

ámbitos regional, estatal, nacional e internacional. El vínculo entre gestión 

territorial y autonomía implica analizar las relaciones de poder que desarrollan los 

distintos actores presentes en un territorio a fin de conseguir el control social del 

territorio a través de iniciativas de gestión social del territorio e impedir perder el 

poder de controlarlo. En este programa, se pretende acompañar y fortalecer 

iniciativas para el manejo comunitario de los bienes naturales recuperando los 

diferentes saberes tradicionales nacidos de la búsqueda de los actores locales por 

ejercer el control social de su territorio.  

2. Soberanía alimentaria y alternativas de economía solidaria 

Para Enlace la vertiente del trabajo económico productivo ha sido básica desde 

que iniciamos el impulso de procesos de regionalización. En este programa se 

trata de reconocer de manera integral el ciclo productivo por el que atraviesa la 

economía solidaria; desde la parte previa a la producción, como el acceso y 

conservación de los recursos; la producción misma (formas de producción), la 

distribución (en términos de comercialización desde la perspectiva de mercado 

solidario), el consumo y el desecho y el reciclaje de lo producido. Este proceso 

integral nos permite ver de conjunto las condiciones para la reproducción de la 

vida en territorios concretos, la articulación de los distintos actores sociales y su 

implicación en esos procesos. A su vez, se busca reconocer y potenciar los 

propios saberes ancestrales que poseen las comunidades para la producción de 



112 

 

alimentos desde un enfoque agroecológico, aquellas prácticas solidarias tales 

como el trueque, el intercambio, el tequio, que se desarrollan en las comunidades.   

3. Organización y participación política de las mujeres 

Se refiere a todos los esfuerzos para fortalecer la participación e incidencia de las 

mujeres en la vida comunitaria y de sus organizaciones, los diferentes procesos 

que contribuyen a la transformación y cambio de las mujeres -y de los hombres- 

en diferentes ámbitos de la vida social (no sólo en proyectos productivos, también 

en gestión territorial, educación). En este proceso de cambio se plantea la 

construcción de una nueva forma de entender y vivir lo femenino y lo masculino, 

que conlleve a compartir roles y eliminar los estereotipos tradicionales del ser 

mujer y del ser hombre, y por lo tanto, a una modificación estructural en las 

relaciones de la familia, que incidan en el trabajo doméstico y comunitario desde 

una perspectiva de la complementariedad y la integración de lo femenino-

masculino. A su vez, se acompaña para el fortalecimiento de liderazgos 

individuales y colectivos de las mujeres, con valores tales como la solidaridad, la 

autoayuda y la democracia para contribuir a la transformación de relaciones de 

poder en diferentes ámbitos de la comunidad, de la familia, la propia organización 

y del gobierno como manera en que las mujeres logren efectivamente ejercer sus 

derechos.   

4. Educación comunicación intercultural 

Ubicamos a la educación comunicación intercultural, no sólo desde los procesos 

escolarizados, sino como parte del contexto multicultural en el que estamos 

viviendo; por lo tanto, en todo tipo de acciones y procesos organizativos que 

estamos acompañando, está inmerso un proceso de educación intercultural, de 

diálogo entre diferentes culturas y saberes.  En suma con este programa se 

pretende contribuir a una afirmación de lo propio, de la cultura; es decir, como un 

proceso de autoafirmación. Pero también es un diálogo de saberes con la otra 

cultura, lo que conlleva a considerar una pedagogía de la diversidad cultural y 

políticas educativas diferenciadas. A partir, de este programa se acompañan las 

diferentes iniciativas de comunicación comunitaria para aportar a la sensibilización 



113 

 

y concientización sobre problemáticas específicas que estén viviendo las 

comunidades en sus territorios.  

A la par de los programas operativos que están configurados para lograr aterrizar 

el planteamiento de Enlace en el vínculo directo a procesos comunitarios, está 

presente el “hacia adentro” que tiene que ver con la propia dinámica de discusión 

permanente y de construcción institucional que no es menos importante que los 

programas operativos “hacia afuera”, pues los procesos de fortalecimiento 

institucional han sido clave para la estrategia de trabajo, fomentando una vida 

institucional como colectivo organizado y comunidad de aprendizaje.  

Fortalecimiento institucional  

Tiene  que ver con la reflexión permanente de los aprendizajes que se derivan de 

nuestra propia labor en la construcción institucional, a partir del cumplimiento de 

nuestra misión de promover el desarrollo local y al mismo tiempo, la propia 

edificación de Enlace como organización de la sociedad civil. Aquí hay un conjunto 

de factores que se entremezclan dinámicamente; desde la elaboración de una 

normatividad interna que dé certeza y permita la profesionalización de los equipos, 

el cruce de las historias personales con la institucional, el adecuado manejo de 

conflictos, hasta los procedimientos institucionales de planeación, evaluación, 

formación y sistematización. El quehacer de visibilización (local, nacional e 

internacional). El desarrollo de estrategias para la gestión diversificada de los 

recursos necesarios para cumplir las tareas institucionales, desde una perspectiva 

ética, sustentable y transparente; los fondos privados, la cooperación 

internacional, los recursos propios. El crecimiento de la red de colaboradores de 

Enlace. El fortalecimiento de la participación del voluntariado y los cooperantes en 

Enlace; la relación con sectores civiles regionales y nacionales.  

 Si bien ha sido fundamental el proceso de reinvención del quehacer de Enlace, en 

tanto, que ha permitido fortalecer y consolidar la apuesta institucional y con ello, 

fomentar su arraigo y pertinencia en los procesos territorializados, no quiere decir 

que no sea una dinámica intensa y que en momentos se viva en constante tensión 



114 

 

y contradicción debido a que se tiene que conciliar la dinámica del hacia fuera 

(acompañamiento a procesos organizativos de base, participación en las distintas 

articulaciones y compromisos con donantes)  con la dinámica del hacia dentro 

(construcción de vida institucional: ejercicios de planeación, monitoreo, evaluación, 

reflexión sistemática entre los equipos para fortalecer el proyecto, gestión 

financiera, aunado a los propios procesos personales que se viven).   

Aún con la complejidad para mantener la vitalidad del proyecto, después de 33 

años se puede decir que la búsqueda para mantener el diálogo y procurara el 

consenso para hacer el equilibrio entre los compromisos hacia afuera y los 

compromisos hacia adentro, ha sido fundamental para el enraizamiento, la 

polinización y los frutos del proyecto de Enlace.  

3.4. Enfoque metodológico y metodología de vinculación comunitaria  

¿Cómo se construye una apuesta común?... 

Nuestra noción de vinculación  

Nuestra forma de vinculación implica la inserción de equipos de trabajo en el 

territorio mismo donde se pretende incidir. Por tanto, asumimos que somos un 

actor que interviene en la vida colectiva de comunidades y pueblos. 

Representamos una fuerza y unos intereses específicos, poseemos un poder que 

se pone en juego con los poderes de otros actores también presentes en las 

regiones donde nos insertamos. En este sentido, entendemos nuestra vinculación 

como un ejercicio de fuerza que revela de entrada un sentido político y demanda 

tácitamente una respuesta de la misma índole. Un trabajo para la creación de 

condiciones de reciprocidad y diálogo entre los distintos participantes; no sólo 

entre Enlace y las organizaciones y grupos comunitarios, sino de nosotros con 

otros actores de la misma región (Enlace, 2002).  

Por ello, para orientar e interpretar el modo de  nuestro trabajo, hemos retomado e 

incorporado como eje metodológico el concepto de interculturalidad, entendida 

ésta como comunicación y diálogo entre culturas. 



115 

 

La interculturalidad es un proceso de diálogo que debe llevar a espacios para la 

negociación y el consenso de nuevas formas de gestión de la vida social, política, 

económica y cultural: no es posible olvidar que, como experiencia cotidiana, 

implica “dejarse tocar”, interpelar por el otro diferente (Paz, 2012). 

En el encuentro y contacto con el otro, cada quien pierde algo de sí, pero también 

gana algo del otro. Compartir vida e historia con la otra o el otro diferente, des-

aprender lo propio y aprender con él o con ella, es el fundamento de esta 

pedagogía de la diversidad, pero también de una política de la autonomía. La 

experiencia cotidiana de la interculturalidad nos obliga por tanto,  a fomentar el 

diálogo y el contacto, a tender puentes hacia el otro diferente. Al esforzarnos 

mediante nuestra vinculación por crear un diálogo intercultural como ejercicio 

mutuo de autonomía entre distintos sujetos involucrados en un proyecto de 

transformación, cancelamos, paradójicamente, el carácter mismo de la 

intervención. Al interactuar con las organizaciones sociales y comunitarias, 

buscando incrementar sus posibilidades de incidencia y de autonomía, 

incrementamos de manera directa nuestros propios alcances como organización 

(Enlace, 2012).  

Así, el trabajo de vinculación de Enlace en las diferentes regiones donde 

actuamos, es un proceso que puede ser ubicado tanto en sus fases iniciales como 

en las fases de desarrollo y fases de su terminación. Cada momento de este 

proceso significa una forma diferente del vínculo, de la relación entre Enlace y los 

grupos comunitarios. Este proceso es una condición misma del lazo de 

reciprocidad que buscamos establecer, condición que se hace y rehace en la 

medida en que el vínculo con la comunidad se transforma.  

Para ello, se ha configurado una propia manera de vincularnos con los actores 

locales que a continuación se compartirá.  

 

 



116 

 

Metodología de vinculación comunitaria  

Es propio de la naturaleza de nuestro trabajo, el despliegue de una cantidad de 

interlocuciones para impulsar procesos de desarrollo local. Todo desarrollo por 

definición implica el concurso de una gran diversidad de actores sociales, políticos 

y económicos. Por tanto, desde nuestra perspectiva, la participación de las 

organizaciones comunitarias y campesino indígenas, es fundamental y prioritaria, 

y por ella trabajamos (Enlace, 2012). 

En ese sentido, buscamos establecer vínculos  principalmente con los actores 

locales; las personas, las familias, los y las líderes locales, los grupos 

comunitarios, los colectivos de mujeres, las autoridades locales, las 

organizaciones productivas y comunitarias, así como las organizaciones sociales 

de los territorios en los que trabajamos. Estos son los actores con los que 

preferentemente guardamos relaciones de confianza y colaboración para el 

impulso de iniciativas comunes. Pretendemos que estos vínculos sean en la 

mayoría de los casos, alianzas estratégicas.  

Así, ENLACE busca que los resultados de los lazos de vinculación sean 

significativos y duraderos que ayuden a construir y/o fortalecer iniciativas que 

puedan ser movilizadas para modificar las condiciones de vida de los sujetos con 

quienes nos vinculamos. 

Para ello, ha sido fundamental tener como marco nuestra metodología de 

vinculación, pues nos ha permitido reconocer los grandes momentos dentro del 

proceso de vinculación de ENLACE que ayudan a orientar las acciones 

pertinentes dependiendo del momento en el que nos encontramos en el proceso, y 

también nos ayuda a ir definiendo junto con los actores locales la posibilidad de 

avanzar y profundizar en los procesos organizativos o bien hacer reflexiones sobre 

la viabilidad y pertinencia de seguir con el vínculo de colaboración y si es 

momento de detenerlo y retirarse del proceso.  

 



117 

 

Si bien la metodología de vinculación no la entendemos como una receta ni como 

un marco rígido sino como una metodología flexible y con posibilidades de 

adaptarse a las condiciones del contexto en donde se aterriza, sí ha permitido 

como organización ayudarnos a ubicar los pasos y los indicadores para evaluar el 

desarrollo del proceso antes de continuar a la siguiente etapa y con ello, se va 

fortaleciendo para que los vínculos de colaboración que establecemos sean 

duraderos y consistentes para apuestas de largo aliento. 

Por ejemplo, la experiencia de apertura de los trabajos de ENLACE en la región de 

La Montaña se abrevó de esta metodología institucional que ya se había probado 

en las experiencias regionales de Chiapas, Puebla  y Tlaxiaco Oaxaca de las que 

se generaron importantes aprendizajes que fueron vitales, ya que aportaron 

elementos orientadores que contribuyeron a delinear y sostener el proceso de 

apertura regional en la Montaña.   

En ese sentido, fue fundamental contar con todo ese bagaje metodológico, 

saberes y aprendizajes para quienes llegamos a integrar el primer equipo de 

Enlace Tlapa que éramos personas externas a Enlace y a la región, y que no 

estábamos permeadas del quehacer y modos de hacer de Enlace; por esta razón, 

desde la experiencia vivida como fundadora de los trabajos en la región, la 

metodología de Enlace fue un soporte muy valioso para orientar con más claridad 

los pasos que fuimos dando en la construcción de vínculos con actores locales y 

para ubicar las acciones adecuadas dependiendo del momento que se tenía en la 

colaboración, y de acuerdo a la realidad en la cual se estaba insertando.   

Así, la metodología de vinculación consiste en tres grandes momentos:                    

1. inserción; 2. experimentación y/o desarrollo; y 3. extensión y/o retiro.  

A continuación explicaré en términos generales cada uno de estos momentos. 

 

 

 



118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

a) Inserción regional: este momento comprende desde el proceso de elección de 

la región  (antes de la inserción propiamente dicha), hasta la inserción del equipo 

en el territorio mismo, logrando convertirse en parte del tejido regional.  

La elección de la región forma parte de las lecturas políticas y económicas de las 

tendencias de la globalización y el rol que ésta le asigna a nuestro país y sus 

diversas regiones, con la intencionalidad de promover procesos de participación 

social organizada en las comunidades donde se requiera.  

Un criterio preferencial para seleccionar una región es que existan bases mínimas 

necesarias para llevar a cabo iniciativas de desarrollo local autogestivo; actores 

que muestren disposición para construir de manera conjunta propuestas de largo 

alcance y sobre todo que se vislumbre la posibilidad de fortalecer un sujeto social 

de transformación.  

Sin embargo, este criterio no siempre es central, pues en algunos casos hemos 

decidido insertarnos en un determinado territorio aun sabiendo que no existen 

actores sociales activos y consolidados. Una vez, que ya se está inserto en el 

territorio se inicia realizando diagnósticos y estableciendo contactos con personas 

 

       SUJETO SOCIAL 

TERRITORIO 

TRANSFORMACIÓN 
SOCIAL 

Experimentación  
actividades puente       

Inserción 

Extensión 

Desarrollo 

Sustentabilidad 

Perspectiva de género 

Exploración 

Retiro 



119 

 

y actores para difundir nuestra propuesta de trabajo. La más difícil de toda esta 

etapa es la conformación de un equipo con pleno compromiso y disposición para 

implicarse vitalmente en un proceso de trabajo. Este momento puede durar varios 

meses, dependiendo de las condiciones de cada región, pues darse a conocer con 

una identidad institucional y ganarse la confianza de las comunidades y sus 

organizaciones no es una tare sencilla (Enlace, 2012). 

Por ejemplo, para el caso de la apertura del trabajo regional en la Mixteca de 
Oaxaca el equipo de Enlace se vinculó al espacio de organizaciones civiles de 
Oaxaca como actor clave que en octubre del 2001 estaban acompañando la 
observación de las Asambleas comunitarias para elegir Consejales en municipios 
bajo el sistema de usos y costumbres. La importancia de vincularnos a esta 
experiencia radicó en que a partir de ella, nos hicimos presentes como ENLACE 
en la esfera de las organizaciones civiles de Oaxaca, pero sobre todo a través de 
ello, ENLACE fue presentado ante autoridades municipales de municipio de la 
región donde posteriormente se establecieron vínculos de colaboración (Cuevas, 
2015) 

b) Experimentación y/o desarrollo: una vez alcanzada la inserción local, podemos 

dar inicio al segundo momento de vinculación, el cual dependerá de dos 

elementos, por un lado la capacidad de los actores sociales regionales para 

desarrollar y potenciar sus iniciativas de comunitarias; y por el otro, de la propia 

capacidad de los equipos regionales para enraizar y orientar el planteamiento de 

Enlace y de los procesos organizativos que se acompañan. 

Cuando encontramos actores comunitarios muy debilitados o prácticamente 

inexistentes, esta fase toma un carácter de experimentación o en otras palabras 

de “picar piedra”. Este momento requiere de la implementación de algunas 

actividades puente  que tiendan a fortalecer la confianza en la permanencia 

comprometida de los miembros de Enlace y el desarrollo organizativo inicial de la 

población (Enlace, 2012).  

A diferencia de la primera etapa, la acción tiene prioridad sobre la profundización 

en el conocimiento de algunas áreas de trabajo que ayuden a consolidar la propia 

acción. De manera significativa la planeación, el monitoreo y la evaluación de las 

acciones de desarrollo adquieren gran importancia, pues en función de su 



120 

 

instrumentación se pueden detectar errores a tiempo, aciertos y definir los ejes 

para redimensionar las estrategias. Todo esto permite elaborar la propuesta de 

trabajo con la comunidad a partir de sus propias prioridades. Este momento puede 

durar incluso varios años -tres o cuatro- desde nuestra experiencia, hasta el punto 

en que los procesos organizativos tengan capacidad de avanzar sobre acciones 

de un carácter más estratégico (Enlace, 2012).  

Un ejemplo es el caso del proceso de apertura regional en el año de 2010 que se 
vivió en la Montaña de Guerrero, en donde justo se tuvieron que vivir todos los 
momentos de nuestra metodología, y esta fase de la experimentación fue vital, 
pues la vinculación fue con actores sociales con poca maduración en sus procesos 
organizativos y en donde se llegó tal cual a “picar piedra” para poco a poco ir 
fortaleciendo la organización del proceso organizativo del Colectivo Cochiauxochitl, 
lo que permitió ir desplegando iniciativas de carácter más estratégico y que poco a 
poco fue logrando integrar varias esferas de la vida de las familias y la comunidad 
(Carrasco, 2014).   

Por otro lado, si una vez que nos insertamos en la región nos damos cuenta de la 

existencia de actores suficientemente fuertes y protagonistas, entonces ese 

momento pude tener características propiamente de desarrollo.  Esto quiere decir 

que los actores comunitarios tienen la suficiente fuerza para impulsar procesos 

participativos de apropiación y mejoramiento de sus propias condiciones de vida 

(Enlace, 2012).  

En este momento desplegamos nuestra metodología de planeación participativa 

para formular planes específicos a nivel local y regional, y establecemos sistemas 

de seguimiento, monitoreo y evaluación. Asimismo, coadyuvamos en el proceso 

de fortalecimiento organizativo, formamos promotores-as en redes temáticas, 

fortalecemos la apuesta del sujeto social, estableciendo procesos de articulación 

con diversos actores para promover sus iniciativas (Enlace, 2002).  

Por ejemplo en 1997 el Consejo Directivo de la Asociación Rural de Interés 
Colectivo Independiente y Democrática (ARIC ID) organización social indígena del 
estado de Chiapas solicitó al equipo de ENLACE en Ocosingo apoyo para el 
fortalecimiento de los trabajos que coordinaban las Comisiones de agricultura y de 
mujeres. Dichas Comisiones ya contaban con una estructura organizativa 
nombrada por la base organizativa con presencia en 90 comunidades indígenas 
del municipio de Ocosingo, y por tanto, ENLACE en esta experiencia regional se 



121 

 

vincula a un sujeto social con base organizativa, con protagonismo político y 
capacidad de sostenibilidad; sin embargo, con necesidades para fortalecer los 
procesos de planeación participativa, en procesos formativos para sus 
promotores(as) y para la implementación de iniciativas productivas con enfoque 
agroecológico que detonaran procesos de carácter más estratégico que tocaran 
otras dimensiones del territorio y que empujaran cambios en los modos de 
autogestión productiva-comunitaria (Cuevas, 2014).   

 

c) Extensión y/o retiro: Cuando se han generado las condiciones necesarias para 

que las comunidades asuman sus propios procesos de desarrollo autogestivo, y 

cuando se ha logrado hacer que otros actores (nuevas comunidades, gobiernos 

locales, estatal, federal, agencias de cooperación, etc) se involucren  en la 

construcción de proyectos colectivos y de interés mutuo, y cuando se ha logrado 

colaborar para fortalecer un tejido social con capacidad de resiliencia y propuesta; 

entonces es posible pensar y programar el momento de retiro (Enlace, 2002).  

El retiro de una región puede ser de manera parcial o definitiva. También se puede 

asumir el rol de asesor puntual de las organizaciones, visitando esporádicamente 

los territorios y contribuyendo al proceso de sistematización de la experiencia 

(Enlace, 2012).  

Es el caso de la experiencia de la organización Lumaltik Nopteswanej A.C. “EL 
Pueblo Educador” de la ARIC Unión de Uniones Histórica, la cual después de un 
proceso de construcción y fortalecimiento del programa de Educación Comunitaria 
indígena para el desarrollo Autónomo (ECIDEA), en el cual además de crear una 
estructura organizativa de educadores comunitarios, acompañar la elaboración de 
los programas pedagógicos y conseguir la validación oficial del programa ante la 
Secretaria de Educación del estado de Chiapas; en mutuo acuerdo ENLACE y la 
ARIC deciden concluir la colaboración protagónica de ENLACE en el programa y 
transferirla a Lumaltik Nopteswanej como entidad de representación política y 
organizativa, y ENLACE sólo asumió una participación puntual de asesoría y de 
fortalecimiento para necesidades puntuales (Cuevas, 2015).  

Sin embargo, en la experiencia de ENLACE de los últimos años el retiro de una 

región, también se puede dar debido a la falta de condiciones sociales, y políticas 

propias del contexto o debido a que no hubo o no se generaron condiciones para 

enraizar y sostener el proyecto de Enlace en determinada región.   



122 

 

 

Es el caso, de la experiencia de ENLACE en el municipio de Santa Rita Tlahuapan 
Puebla en donde después de diez años de trabajar en comunidades campesinas 
de la Sierra Nevada, debido a la falta de sostenibilidad financiera y la pérdida de 
orientación del equipo para seguir los lineamientos y de relacionamiento con 
donantes orillo a ENLACE a decidir el retiro de la organización en esa región en  
2009. Otra experiencia fue el caso del equipo de ENLACE en Xochimilco donde 
desde el 2001 se inició un trabajo en 12 comunidades de montaña de la 
delegación que durante el proceso de experimentación se fueron reduciendo hasta 
quedar tres comunidades y en donde la realidad de la dinámica urbana y la falta de 
perspectiva del equipo para explorar en nuevas comunidades, y a lo cual se sumó 
la falta de sostenibilidad financiera para continuar el trabajo de dicha región, llevó a 
ENLACE a tener un intenso debate institucional previo a la decisión de cerrar y 
retirarse del territorio en el Distrito Federal y culminar su presencia de trabajo en la 
Ciudad de México en donde históricamente dio sus primeros pasos la organización 
(Cuevas,2014).  

La extensión de los trabajos de Enlace tiene que ver con el momento en el que se 

ha fortalecido y consolidado un proceso organizativo en un territorio específico, de 

tal modo que ha irradiado a nuevos actores sociales dentro de la región o 

proyectado a Enlace fuera de la misma como un referente con capacidad de 

acompañar procesos de organización y autogestión comunitaria, lo cual le permite 

a ENLACE extender sus acciones nuevas comunidades o territorios desde una 

perspectiva de articulación regional. 

Así ocurrió en la extensión de los trabajos de ENLACE en los municipios de 
Santiago Nundiche en 2005, y Santa Catarina Tayata en 2008 pertenecientes a la 
Mixteca Alta de Oaxaca, en donde debido a la presencia de ENLACE en la región 
desde 2001 y los trabajos que desarrollaba con otros actores de los municipios de 
Santa Cruz Itundujia y San Cristobal Amoltepec fueron proyectando e irradiando su 
presencia y experiencia organizativa, y haciendo visible al trabajo de ENLACE en 
foros públicos, campañas de radio y las mismas experiencias concretas que se 
tenían en las comunidades, y que llevó a que autoridades comunitarias de dichos 
municipios invitaran al equipo regional de ENLACE a iniciar vínculos de 
colaboración para el impulso de iniciativas económico productivas que en su 
mayoría se inició con el fortalecimiento de los procesos de organización de las 
mujeres en el campo de la producción agroecológica y la promoción de sus 
derechos (Cuevas, 2014).   

Este breve recorrido en el conocimiento de los distintos grandes momentos de la 

metodología de vinculación de ENLACE demuestra justamente que el 



123 

 

planteamiento institucional no es lineal sino que se ha venido recreando en función 

de las mismas experiencias regionales que se han venido viviendo en los 17 años 

de regionalización, y en donde el concepto de promover el desarrollo local 

autogestivo con perspectiva regional ha reflejado una gran veta de posibilidades 

que pondrían dar cuenta de la diversidad de aprendizajes y saberes 

metodológicos que un proceso de vinculación social en comunidades indígenas y 

campesinas puede generar.  

Y en donde los “logros y fracasos” son vistos como fuente de aprendizajes y 

desafíos de un planteamiento institucional que intenta enraizarse y proyectarse 

desde una perspectiva dialéctica que ha implicado contribuir junto con otros a 

transformar la realidad social transformándonos en el mismo proceso.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 

 

CAPÍTULO IV. Tejiendo sueños en La Montaña de Guerrero: la experiencia de 
vinculación de ENLACE, Comunicación y Capacitación A.C.  

 

4.1. Proceso de vinculación de Enlace en La Montaña 

Iniciamos enlazando la historia de ENLACE en la región de la Montaña de 

Guerrero, una región en donde como ya se definió ampliamente en el capítulo uno 

y dos comparten el territorio los pueblos me´phaa, ñuu´savi y nahua. Decidimos 

enlazarnos a una región que a pesar de caracterizarse por sus múltiples 

problemáticas, también se caracteriza porque en ella, mujeres y hombres  luchan 

cotidianamente para que no se derrumben sus sueños de esperanza para seguir 

permaneciendo en la historia, en el presente y en el mañana.   

Así, la apertura del trabajo de ENLACE en la región formó parte de un esfuerzo 

institucional por iniciar un proceso de trabajo que permitiera fortalecer iniciativas 

autogestivas de desarrollo local, sustentados en una idea creciente de articulación 

y participación desde los distintos actores locales con quienes se lograra no sólo 

identificar problemáticas sino sembrar y germinar las posibilidades para nutrir 

experiencias colectivas orientadas a desatar o fortalecer procesos organizativos 

para la gestión social de su territorio.  

Este sueño y esfuerzo de ENLACE para la apertura de una nueva región en La 

Montaña de Guerrero inició desde el 2008 desarrollando un proceso de 

exploración que permitió acercarse a la realidad regional, con el fin de conocer la 

viabilidad y pertinencia de establecer y estrechar vínculos de colaboración entre 

los distintos actores locales para lograr apuestas comunes en la región.  

Así, después de un proceso de exploración logramos como ENLACE 

establecernos en 2010 en el corazón de La Montaña para desplegar junto con 

otros sueños compartidos. Fuimos concordando con los ritmos, los tiempos, los 

modos de ser y estar de las comunidades montañeras para así aprehender a tejer 

sueños, saberes, propuestas, posibilidades para desplegar iniciativas para el Buen 

Vivir y de manera conjunta encontrarles perspectiva. 



125 

 

 

El proceso de vinculación de ENLACE en La Montaña si bien no fue sencillo, en 

poco tiempo nos fue dando pistas de que existían posibilidades para tejer 

apuestas comunes. Pero, ese camino no ha sido lineal, tampoco terso, ni 

inmediato; al contrario, ha sido complejo, difícil, contradictorio, de encuentros y 

desencuentros.  

De estos encuentros y desencuentros hablaremos durante el capítulo, con el fin de 

conocer las diversas vinculaciones que se generaron durante el periodo de 2010 a 

2015, y los grandes aprendizajes y retos que nos fueron dejando para conocer y 

comprender de mejor manera la Montaña, y con ello, saber y aprehender sobre los 

modos de estar en el territorio, y sobre todo nos dieron pistas para las 

orientaciones que le fuimos dando al proceso institucional regional desde la propia 

metodología de vinculación comunitaria de ENLACE. 

Durante el capítulo si bien hablare de los encuentros y desencuentros que se 

generaron, en particular haré énfasis en el vínculo de colaboración que se tejió 

como un petate con el proceso organizativo del “Colectivo Cochiaxochitl”, un 

Colectivo integrado por mujeres y hombres nahuas pertenecientes a la comunidad 

de Mexcaltepec II recolectoras-es de Flor de Tila, con quienes de manera conjunta 

fuimos desplegando iniciativas de carácter más estratégico desde la construcción 

del sueño colectivo, y en el que poco a poco han ido respondiendo a las distintas 

esferas de la vida de las familias del Colectivo y de la comunidad; y en donde la 

experiencia campesina nos ha permitido dar cuenta de la viabilidad, replicabilidad 

y pertinencia de enraizar el proyecto de Enlace en La Montaña.  

 

4.2.  ¿Por qué ENLACE en la Montaña de Guerrero? 

Una lectura geopolítica fue uno de los detonantes importantes para el inicio de un 

proceso de análisis que llevaría a definir la apertura de una nueva oficina regional 

de ENLACE en Guerrero.  



126 

 

El análisis a fines de la década de los noventa de la implantación del Plan Puebla 

Panamá (PPP) bajo el argumento de atender la gran desigualdad e injusticia 

social, y por tanto, el gobierno mexicano lanzó la iniciativa que buscaba el 

“desarrollo regional” y que abarcaba los nueve estados del sur-sureste de México 

y a los siete países del Itsmo Centroamericano. Aunado a este plan, la propuesta 

del Acuerdo de Libre Comercio de las Américas (ALCA), también empezó a estar 

fuertemente presente en México como supuestas vías para llegar al desarrollo 

(Cuevas, 2010).    

Dichas propuestas de “desarrollo regional”, de entrada vislumbraban el 

endurecimiento para la pérdida de la soberanía y para el reforzamiento de las 

políticas neoliberales; estas intenciones dieron la pauta para que diversas 

organizaciones sociales, civiles, académicos e investigadores iniciáramos un 

análisis para entender y ubicar claramente sus implicaciones. Y fue en este 

contexto que ENLACE inicia un proceso de reflexión sobre cuál sería nuestro 

papel frente a este contexto que tendía a recrudecerse para el país, pero en 

particular para a población campesina e indígena (Cuevas, 2010).  

Resultado de este proceso de análisis acerca del PPP, algunas de las voces de 

las y los integrantes de ENLACE resumía y condensaba el sentir de ese momento:  

Tenemos que defender nuestra soberanía como país, así como existe un Plan 
Puebla Panamá, tendríamos que crear uno alternativo que se traduzca en 
acciones concretas que vayan deteniendo esa tendencia.  

El modelo neoliberal no nos tiene que paralizar sino potenciar. Por eso es 
necesario tejer nuestro trabajo con poderes locales y articularlo con una lógica de 
contrapoderes, por tanto, nuestra apuesta debe ser por el fortalecimiento de un 
corredor en el sur-sureste de nuestro país con presencia de sujetos sociales 
exigibles y que construyen control sobre su territorio (Enlace, 2001).  

Mediante intensos momentos de reflexión colectiva de la lectura geopolítica del 

país llevaron al interior de ENLACE mirar con urgencia y necesario la construcción 

y fortalecimiento de contrapoderes locales que pudieran hacer frente y resistir a 

las estrategias de desarrollo contenidas en los diferentes proyectos impulsados 

por los gobiernos en turno.  



127 

 

Y es que bajo la lógica de la expansión de la regionalización del proyecto 
institucional y frente al contexto amenazante para el país, pero en mayor medida 
para el mundo rural, se fue definiendo el trabajo en nuevos territorios del país, 
regiones en donde ENLACE continuara fortaleciendo las alternativas de gestión 
social del territorio frente a las políticas de corte neoliberal (Cuevas, 2014).   

Asimismo, en esos años desde la dirección de ENLACE se analizaba que si la 

globalización tiene esa territorialización, nosotros que nos enfrentamos a esa 

globalización y que pensamos fortalecer la resistencia a ese modelo, tenemos que 

ubicarnos también en esos territorios para trabajar desde lo local para contribuir a 

apuntalar los polos de resistencia (López, 2004).  

Frente a esta idea y pensando en la posibilidad de impulsar un corredor que 

articulara diferentes proyectos de desarrollo alternativo y promoviera el 

fortalecimiento de los sujetos sociales, el estado de Guerrero se veía como punto 

entre los estados en donde ENLACE ya tenía presencia (Chiapas, Puebla y 

Oaxaca). “En ese sentido, se pensó que si ya tenemos presencia en estos tres 

estados, podríamos pensar en establecer un corredor de resistencia” (López, 

2004).  

Así, desde 2004 se seguía dando la reflexión sobre la expansión del proyecto de 

ENLACE a otros territorios bajo la lógica de fortalecer corredores de resistencia. 

Lo que llevó en 2008 a que se perfilará con mucho más intención la decisión de 

aperturar un nuevo trabajo regional, y en donde se ubicó como geopolíticamente 

estratégico la apuesta en el estado de Guerrero, como uno de los estados del país 

que posee gran biodiversidad, bienes minerales y naturales estratégicos para el 

capital (Cuevas, 2010).  Además de que sus condiciones de marginación lo ubican 

dentro de los tres primeros estados con el mayor índice de pobreza del país que 

junto con Oaxaca y Chiapas hacen el cinturón de la pobreza. Así mismo porque 

poseía al igual que Chiapas y Oaxaca experiencias de lucha y organización social 

que históricamente se han hecho presente, y vigencia en la organización social 

desde los pueblos indígenas y campesinos en su territorio.  

Por ello, ubicarse en Guerrero fue pensado desde ENLACE como un lugar 

geoestratégico donde se podría potenciar la propuesta institucional de estar en el 



128 

 

corredor de tres estados Chiapas, Guerrero y Oaxaca fortaleciendo las iniciativas 

de desarrollo local autogestivo, y en donde se pudiera fortalecer y articular a los propios 

sujetos para avanzar en el ejercicio y la exigencia de sus derechos.  

A partir de estas reflexiones institucionales ENLACE decide establecer un trabajo 

en Guerrero, y en marzo de 2008 se inicia con el proceso de exploración, para lo 

cual conformó una Comisión de trabajo al interior de la organización que fue 

asumido por Jaime Cuevas y Cristina Larrea quienes provenían de las 

experiencias de coordinar los equipos regionales de ENLACE en Tlaxiaco y 

Ocosingo, y con una trayectoria importante, en el caso de Jaime Cuevas con 

experiencia previa en el proceso de apertura de ENLACE en la Mixteca Alta de 

Oaxaca, y en el caso de Cristina Larrea con la experiencia en la coordinación 

regional del equipo en Ocosingo Chiapas, ambos con capacidad de interlocución 

política multiactoral y visión estratégica para ubicar temáticas de trabajo y actores 

potenciales con quien articularse. 

Esta Comisión de trabajo asumió la labor para llevar a cabo todo el proceso de 

investigación y reconocimiento de actores en dos regiones de Guerrero: Costa 

Chica y La Montaña; ambas regiones eran de interés para ENLACE debido a la 

presencia de organizaciones sociales esencialmente conformadas por pueblos 

indígenas, de allí que se llevó un proceso de acercamiento con actores claves con 

los que se fue ubicando la pertinencia y viabilidad de aterrizar el proyecto 

institucional en el estado (Cuevas, 2010).  

Este proceso de aproximación que se tuvo a ambas regiones de Guerrero permitió 

ubicar de manera general las problemáticas, necesidades, intereses y 

posibilidades de acción y las condiciones existentes en cada una de las regiones 

para insertarse. Por tanto, dadas las problemáticas existentes, las condiciones de 

marginación, la mayor concentración de la población indígena, ciertas condiciones 

de organización comunitaria, y aunada a la poca presencia de organizaciones 

civiles fue lo que después de una reflexión institucional orientó la decisión por 

insertar el proyecto de ENLACE en la región de La Montaña. 



129 

 

  

Al definir institucionalmente que ENLACE iniciaría un proceso de apertura regional 

en La Montaña clarificó el papel que se debía tener y se iría con la clara intención 

de imaginar un proyecto de ENLACE en la región, desde los siguientes roles:  

 un rol propositivo: es necesario que a partir de toda la experiencia previa de 

ENLACE se puedan construir y consensuar propuestas en la región que 

sean múltiples, abarcadoras, consistentes y pertinentes para contribuir a 

resolver problemática que vive la población de La Montaña.  Propuestas 

que puedan ser replicables con más actores dentro del territorio. 

Propuestas en diálogo con otros planteamientos, con otros actores, y que 

permitan abonar en la consolidación de procesos organizativos con 

perspectiva en sus iniciativas de desarrollo local.  

 un rol sinérgico, todo a lo que sume: como ENLACE optaremos por una 

alianza estratégica con los diferentes actores que comparten el territorio 

montañero. Nuestra perspectiva en la región cobraría sentido en tanto que 

frente a una realidad compleja y con tantos factores que debilitan el tejido 

social se requería converger en una visión compartida, en apuestas 

compartidas con los actores locales con quienes pudiéramos generar 

alianzas de colaboración.  Por ello, sin perder la propia apuesta como 

ENLACE, llegaríamos a la región con y desde un ánimo colaborativo para 

establecer articulaciones con otros, y con ello poder asentar nuestro 

proyecto institucional y contribuir al fortalecimiento de los procesos 

organizativos locales para el mejoramiento de las condiciones de vida.   

 

4.3.  Proceso de exploración e inserción en el territorio  

Momento de la exploración 

El proceso de exploración para definir la vinculación institucional de ENLACE en 

un nuevo territorio inició  con el diseño de una estrategia de exploración que tuvo 

el objetivo de ubicar la realidad regional a través de un proceso de investigación 



130 

 

documental, exploración in situ, y el establecimiento de primeros vínculos con 

actores clave; a partir de los cuales se generará un documento base de 

diagnóstico como insumo para el diseño de la estrategia de vinculación 

institucional. El tiempo que se propuso la Comisión de trabajo para este proceso 

fue de junio de 2008 a marzo de 2009. 

El resultado de este proceso generó un documento de valoración de avances y 

perspectiva de corto plazo en donde se dieron las primeras orientaciones que 

llevarían a ubicar con claridad los siguientes pasos institucionales para el diseño 

de la estrategia institucional para insertarnos en el territorio. 

Los resultados generados por la Comisión se presentaron ante la Coordinación 

Estratégica Interregional40 de ENLACE en marzo de 2009 en donde se dieron a 

conocer los avances del proceso de exploración. En este espacio de reflexión 

institucional se compartieron las acciones que se desarrollaron durante el proceso, 

las orientaciones que generó el proceso que abonaron a la decisión institucional 

para diseñar la estrategia de vinculación a la región.  

Las acciones que se generaron en el proceso de exploración fueron las siguientes:  

- Investigación documental 
- Visitas de campo al territorio para reconocimiento con actores locales 
- Reuniones con la Coordinadora Regional de Autoridades Comunitarias - Policía 

Comunitaria (CRAC-PC) en la Casa de Justicia de San Luis Acatlán 
- Reuniones con integrantes de Radio Ñomndaa de Suljaa´ en Xochixtlahuaca 
- Conocimiento inicial de las CEB´s con trabajo en la Montaña  
- Participación en foros regionales convocados por el Centro de Derechos Humanos 

de La Montaña “Tlachinollan” y por la CRAC - PC.  
-  Entrevistas con integrantes del CDDHH Tlachinollan y PAIR 
-  Visitas de reconocimiento a comunidades del municipio de Metlatónoc en donde 

Tlachinollan y PAIR desarrollaban iniciativas de salud comunitaria. 
- Diálogo con religiosos maristas y visita al Bachillerato Marista “Champagnat” de La 

Montaña, en la comunidad de Potoichán, municipio de Copanatoyac.  
- Entrevistas con compañeros-as y docentes de la Universidad Autónoma 

Metropolitana - Unidad Xochimilco con presencia en el territorio.  

                                                           
40

 La Coordinación Estratégica Interregional es el espacio de reflexión colectiva para el fortalecimiento institucional de 
ENLACE. Está conformada por las y los coordinadores de los equipos regionales, la Dirección General, Administración 
General y Responsable del Área de Vinculación Solidaria (Equipo de Coordinación Institucional). Para llevar a cabo la 
reflexión y análisis sistemático de la situación institucional en sus componentes operativos, financieros y contexto y vida de 
equipos, se realizan reuniones presenciales bimensuales que son rotativas en cada sede regional de ENLACE.   



131 

 

- Participación en un espacio de reflexión sobre la realidad de Guerrero impulsado 
por el Centro de Estudios Ecuménicos (CEE), COPEVI y ENLACE.  

- Participación en un Seminario sobre Movimientos Sociales en Guerrero convocado 
por SERAPAZ-UNAM (ENLACE, 2009).   

  

Tanto la investigación documental, las entrevistas y el conocimiento in situ de la 

realidad regional de la Montaña permitió ubicar los principales elementos del 

contexto que brindaron un marco de referencia a ENLACE con el cual aproximarse 

al territorio regional y ubicar los principales retos y en donde podrían estar los 

aportes de ENLACE desde su quehacer.  

Las pistas del contexto regional fueron las siguientes:  

- Confrontación abierta entre organizaciones sociales y Estado 
- Débil organización social/escasa presencia de organizaciones civiles 

(vulnerabilidad) 
- Entorno viciado por los partidos políticos 
- Represión a proceso de organización social y comunitaria 
- Heterogeneidad de actores, organizaciones y diversidad étnica 
- Débil representatividad y legitimidad de poderes públicos 
- Poca participación de actores en lo local 
- Escasa articulación de la sociedad civil 
- Estructuras de poder arraigadas y basadas en el caciquismo del  poder político 
- Presencia militar por narcotráfico y movimientos armados 
- Ruptura de los mercados regionales/dependencia alimentaria: economías 

subsidiadas  
- Región con los municipios más pobres del país (ENLACE, 2009) 

 
A su vez, se elaboró un mapa de actores, en donde se daba cuenta de una 

manera más detallada de los actores con presencia territorial: organizaciones 

civiles y sociales, actores religiosos, académicos y gobiernos locales y 

municipales. El mapa aportó elementos para saber el tipo de articulación que se 

podría establecer y durante el proceso de exploración se habían sentado ciertas 

bases de relacionamiento con quienes se podría generar vínculos de colaboración 

más adelante. Un elemento que se pudo percibir desde este proceso, fue que los 

actores presentes en el territorio estaban con poca articulación e interrelación 

entre sí, aun sin entender las propias dinámicas multiactorales, pero se identificó 

un reto importante para ENLACE insertarse en un territorio con una realidad tan 



132 

 

compleja y con visos de poca articulación entre los actores con propuestas afines 

a ENLACE. 

Las primeras aproximaciones al territorio que dejó el proceso de exploración son 

las siguientes:     

- Es necesario garantizar una presencia física que le brinde a las acciones el sello 
institucional. Esto debido a que se ubica que existen actores que no están 
presentes en el territorio, pero que tienen acciones puntuales, a la distancia e 
impermanentes.  

-  Es pertinente Enlace en la Montaña si se trabaja en procesos de desarrollo local, 
y en un inicio en acciones focalizadas.  

- La visibilidad, vinculación y posicionamiento tendría que ser en alianza con otros.  
- Existen necesidades de apoyo complementario y las organizaciones están abiertas 

a sumar. Por tanto, nuestra acción se orientará a la presencia de base y en el 
marco de un trabajo coordinado. 

- Se debe estar consciente de una débil visibilidad en dos años. 
- Conscientes de la dificultad de generar procesos comunitarios por la alta migración 

y la complejidad sociopolítica.  
- Claros de que los resultados son a largo plazo con seguimiento cercano. 
- Se requiere un equipo que hable la lengua en el mediano plazo.  
- Se necesita un equipo comprometido y claro en el planteamiento de Enlace, y con 

deseos de permanecer en la región.  
- Un equipo joven y entrón, con movilidad y con apuesta de participar en procesos 

de largo plazo (ENLACE, 2009) 
 

Derivado de estas orientaciones que resultaron del proceso de exploración, 

después de reflexiones colectivas al interior de ENLACE fue que se definió iniciar 

con el proceso de inserción en el territorio de la Montaña, en donde a pesar de los 

múltiples desafíos que se avizoraban, se ubicaba claramente la pertinencia de 

nuestra apuesta en la región por la propia misión y principios de ENLACE. 

Después de la definición institucional para la apertura regional de la oficina de 

ENLACE Tlapa, se dio paso a la elaboración de la ruta de inserción al territorio 

que consistió en tres etapas:  

 1era etapa (abril-junio 2009) 
-Profundizar en la investigación documental y entrevistas a actores claves  
-Elaboración de documento diagnóstico 

 2da etapa (junio - diciembre 2009) 
-Integración del equipo regional 
-Establecimiento de la oficina regional  



133 

 

-Definir estrategia de vinculación  
 3era etapa (a partir de enero 2010) 

-Reconocimiento de actores locales como potenciales a tejer vínculos de 
colaboración  
-Establecimiento de acuerdos de colaboración con actores locales 
-Dialogar sobre las problemáticas, necesidades, intereses y posibilidades de 
acción junto con actores locales 
-Diseño del Plan Estratégico Trianual 2010-2012 
-Implementación de Plan Estratégico Trianual (ENLACE, 2009).  

Esta ruta fue el marco bajo el cual se dio paso al siguiente momento de inserción 

de ENLACE Tlapa al territorio montañero con la premisa de que sería una apuesta 

institucional con la consciencia de la compleja realidad regional y de que los pasos 

tendrían que ser con prudencia, desde la complementariedad y con avances en el 

mediano plazo.    

Al final de este proceso de exploración se avanzó en tener una lectura más amplia 

y detallada del contexto regional; a su vez, se establecen contactos con actores 

claves con quienes difundimos nuestra propuesta de trabajo como ENLACE y en 

donde se perfilan vínculos de colaboración con el Área Educativa del Centro de 

Derechos Humanos de la Montaña “Tlachinollan”, con la CRAC-PC Casa de 

Justicia de Zitlaltepec, y el Bachillerato Marista Champagnat de La Montaña. 

También se decidió que el equipo regional de ENLACE Tlapa estaría conformado 

por dos personas y en este periodo después de diversas propuestas se concretó 

el ingreso de Ixchel Carrasco como la responsable de la apertura y coordinación 

regional de ENLACE en la Montaña con el acompañamiento cercano del Equipo 

de Coordinación Institucional y en especial de Jaime Cuevas quien había estado 

implicado en el proceso de exploración para la elección de la región; así mismo, 

decidimos el espacio de la oficina en la ciudad de Tlapa de Comonfort para 

arrancar con el proceso de inserción territorial.  

Momento de inserción  

El proceso de inserción de ENLACE en el territorio de La Montaña inicia en enero 

de 2010 con la apuesta institucional de convertirnos en parte del tejido social en el 

mediano y largo plazo.  



134 

 

Así bajo ese imaginario iniciamos con la puesta en marcha de la estrategia de 

vinculación regional que tomó como marco de acción la metodología institucional 

de vinculación comunitaria que ya se abordó en el capítulo anterior, pero en donde 

se reflejan los distintos momentos que tiene para ENLACE un proceso de 

vinculación, a través de la: exploración, inserción, experimentación y/o desarrollo, 

y expansión y/o retiro. Como ya se comentó anteriormente, se trata de una 

metodología que no es lineal sino se trata de un proceso de trabajo flexible y 

adaptativo de acuerdo a las realidades con las que se va cruzando.  

En nuestro caso de la apertura regional en la Montaña justamente no se ha vivido 

como un marco lineal y rígido, sino un marco sumamente amoldable ante lo que 

se ha ido presentando en el proceso de vinculación. Por tanto, podremos observar 

cómo la metodología nos permitió en una experiencia concreta como la del 

proceso organizativo del “Colectivo Cochiauxochitl” ir transitando por cada uno de 

los momentos de la misma, pero en otras experiencias tener que pasar de la 

inserción a la experimentación y de allí directamente al retiro, y en algunos otros 

del primer momento directamente al último: inserción - retiro.  

De esta manera, se da muestra que la metodología si bien llega a ser útil porque 

nos ayudan como marcos de referencia no se pueden pensar como recetas, y más 

cuando de procesos sociales se trata.  

El periodo de inserción al territorio duro aproximadamente seis meses (enero a 

junio de 2010), y en donde se intensificó la profundización del conocimiento de la 

realidad regional ya in situ y con en el diálogo directo con actores claves en el 

territorio para presentarnos como ENLACE, conocer más sobre las problemáticas, 

las necesidades, los intereses y las posibilidades de acción que estaban presentes 

en la región, y a partir de ello compartir nuestra propuesta de trabajo como 

organización para acompañar procesos organizativos locales que contribuyeran a 

mejorar las condiciones de vida de la población desde una perspectiva de ejercicio 

de derechos. 



135 

 

En este caminar inicial fue en donde, a través del diálogo con los actores locales 

fuimos aproximándonos a la realidad regional y en donde fuimos haciendo 

palpable la complejidad del contexto para desplegar y/o fortalecer iniciativas de 

desarrollo local, dada la fragmentación de la realidad por los múltiples factores que ya 

se expusieron en el capítulo uno y dos. 

Sin embargo, a pesar de encontrarnos con un panorama poco alentador, se fueron 

generando vínculos para avanzar en el reconocimiento mutuo con diversos 

actores que nos permitieron ir conociendo y entendiendo la dinámica de 

reproducción social campesina e indígena en las comunidades de la región para 

después ir encontrando posibilidades en nuestra práctica como ENLACE41.  

Primero vínculos   

* Los vínculos más importantes en este momento fueron con los integrantes 

del Área Educativa del Centro de Derechos Humanos de La Montaña Tlachinollan, 

que es una organización referente a nivel regional y nacional de defensoría de los 

derechos humanos de la población indígena, campesina y mestiza de la región. Su 

presencia es muy importante como referente histórico para los pueblos y los 

distintos actores sociales y políticos tanto de la región como fuera de ella.  En 

particular su Área Educativa desde algunos años atrás estaba intentando impulsar 

iniciativas enmarcadas no sólo desde la defensa y exigibilidad de los derechos 

sino del ejercicio de los mismos en la vida cotidiana, por ello, había venido 

acompañando iniciativas de salud comunitaria, manejo de los recursos naturales y 

defensa del territorio.  

Dada la coincidencia desde nuestro planteamiento institucional de acompañar 

iniciativas comunitarias que contribuyan a ejercer los derechos en la vida de las 

                                                           
41

 Muchas veces se reduce el concepto de práctica, a las acciones que las personas realizamos. Pero ésta entendida en su 

sentido profundo, no está compuesta simplemente de “actividades”, frías, medibles y cuantificables. La práctica es una 
manera de vivir en la historia, y las personas la vivimos desde nuestra cotidianeidad, con toda la subjetividad de nuestro ser 
personas, que es mucho más que solo lo que hacemos, y que incluye por tanto lo que pensamos, intuimos, sentimos, 
creemos, soñamos, esperamos, queremos. Además todo lo que hacemos y vivimos tiene para cada una-o de nosotros un 
determinado sentido (Jara, 1994).   

 



136 

 

familias y comunidades fue que establecimos una articulación importante, y a 

partir de ello, se convirtieron en nuestro principal referente y aliado al momento de 

nuestra inserción de ENLACE en la Montaña, pues desde su experiencia y 

trayectoria en la región contribuyeron a que pudiéramos profundizar en nuestra 

lectura de la realidad y sus actores, y con quienes más adelante establecimos 

vínculos de colaboración temporales para acompañar procesos organizativos en 

dos comunidades de la región. 

Por tanto, en este periodo de enero a mayo del 2010 generamos una estrategia de 

vinculación comunitaria en colaboración con el Área Educativa, basada en el 

enfoque de complementariedad que consistía en sumarnos a los esfuerzos que se 

venía desarrollando y que pudiéramos complementar desde la propia propuesta y 

perspectiva de ENLACE.  

La estrategia de vinculación comunitaria consistió entonces, en conocer tres de los 

procesos comunitarios que venía acompañando Tlachinollan desde su Área 

Educativa, el primero de ellos en la comunidad de el Capulín, pueblo Me´phaa del 

municipio de Acatepec; el segundo con el proceso organizativo del “Colectivo 

Cochiauxochitl” en la comunidad de Mexcaltepec II, pueblo nahua del municipio de 

Chilapa de Álvarez, y el tercero en la comunidad de Mini Numa, del pueblo 

ñuu´savi perteneciente al municipio de Metlatónoc. Comunidades en donde 

acompañaban diversas iniciativas desde el establecimiento de una red de 

distribución de agua, como de comercialización de Flor de Tila, y de salud 

comunitaria respectivamente.  

En este periodo nos propusimos conocer los procesos comunitarios, a través de 

documentos que nos proporcionaron desde el Área Educativa como de visitas 

comunitarias para un primer reconocimiento de la realidad: sus problemáticas, 

necesidades, intereses, los avances-dificultades, y de las capacidades 

organizativas de cada proceso. Este primer acercamiento comunitario después se 

tradujo en análisis al interior de ENLACE para ubicar la viabilidad y pertinencia de 

sumarnos a las iniciativas, con el fin de poder contribuir a su fortalecimiento. 



137 

 

Una vez, definido desde ENLACE en donde podrían estar nuestros aportes que 

eran desde los ejes de salud comunitaria e iniciativas de soberanía alimentaria fue 

que construimos junto con el equipo del Área Educativa un plan de vinculación 

desde un enfoque complementario en los tres procesos comunitarios para 

implementarlo hacia el segundo semestre del año y desde donde se pudieran 

empezar a establecer “acciones puente” que formará parte del momento de 

experimentación de la metodología de vinculación de ENLACE.  

Es importante señalar que en este periodo en el caso de la comunidad de El 

Capulín, municipio de Acatepec en coordinación con el equipo de Tlachinollan 

como ENLACE intentamos tener diálogos con la comunidad para conocer más 

sobre su realidad, sus intereses y posibilidades de acción. A partir de ello, se 

generaron dos reuniones con la Asamblea comunitaria y en los mismos no 

ubicamos resonancia con la comunidad debido a que sus intereses estaban muy 

enfocados para la gestión de infraestructura comunitaria que pudiera resolver 

problemas serios de acceso al agua, de vías de comunicación, escuelas y casas 

de salud. Acciones que como organización no sólo no podíamos resolver sino no 

forman parte de las iniciativas formativas y organizativas que se intentaban 

acompañar desde ese primer momento.  

En este sentido, al no ubicar mínimas condiciones organizativas, aunado a una 

fuerte presencia del programa gubernamental PESA con dotación de recursos 

económicos y de infraestructura decidimos retirarnos y continuar con la intención 

de conocer otros procesos comunitarios e impulsar los vínculos de colaboración 

en las comunidades de Mini Numa y Mexcaltepec II en donde a través de las 

primeras vivistas sí habíamos ubicado condiciones de mayor cohesión social y 

resonancia de ENLACE con los intereses y propuestas de ambas comunidades, y 

para ENLACE por ubicar condiciones mínimas de organización local e interés 

colectivo.  

* Otro actor clave para ENLACE fueron los hermanos Maristas que acompañaban 

desde el Bachillerato Marista Champagnat de La Montaña la formación académica 

de jóvenes de la región. La sede del bachillerato se encontraba en una comunidad 



138 

 

ñuu´savi llamada Potoichán perteneciente al municipio de Copanatoyac. Los 

Maristas también se convirtieron en un actor clave para nuestro momento de 

inserción en la región, pues ampliaron nuestra perspectiva dada su experiencia 

cotidiana desde una comunidad con altos índices de marginación social y 

económica, aunado a los altos niveles de violencia social tanto de género, familiar, 

intra e intercomunitaria por alcoholismo, presencia del narcotráfico y conflictos 

agrarios. 

Los Maristas tenía ya casi una década en la región y su perspectiva de la vida 

comunitaria fue muy importante para entender más a detalle la complejidad de la 

realidad que se vivía en la Montaña. A su vez, desde el Bachillerato que intentaba 

incluir un enfoque social establecimos un vínculo de colaboración temporal del 

cual hablaré en el siguiente apartado.   

* Otro interlocutor importante fueron los hermanos de la Congregación 

Religiosa del Espíritu Santo “Pichones” que se encontraba su sede en la ciudad de 

Tlapa de Comonfort. El enfoque de la congregación es desde la pastoral social y 

contaban con una presencia de antaño en el territorio.  

La congregación de los Pichones estaba compuesta por religiosos con alta 

sensibilidad humana y compromiso social; con ellos, establecimos una relación 

importante de confianza y respaldo que fue valiosa para ENLACE porque no sólo 

coadyuvaron al reconocimiento del territorio sino que fueron compañeros con 

autoridad moral que nos acompañaron durante nuestro proceso de apertura y 

enraizamiento de ENLACE en la región, hasta que en 2013 después de un 

proceso fuerte de reflexión interna decidieron como congregación salir de la 

ciudad de Tlapa para trasladarse a una nueva sede enclavada en comunidades 

del pueblo Me´phaa en la frontera de la Costa-Montaña.     

* Por otro lado, en este periodo también estuvo presente el relacionamiento con 

integrantes de la CRAC-PC con sede en la Casa de Justicia de San Luis Acatlán; 

con quienes desde el momento de exploración del territorio se había presentado el 

proyecto de ENLACE y se habían generado intenciones mutuas para acompañar 



139 

 

iniciativas comunitarias en el territorio de la Montaña Alta -Casa de Justicia de 

Zitlaltepec-, a partir del planteamiento de la CRAC-PC de ampliar su proyecto de 

seguridad y justicia a otras dimensiones de la vida comunitaria como la salud, la 

producción de alimentos y alternativas de comunicación. Bajo esa propuesta de la 

CRAC-PC como ENLACE veíamos viabilidad para sumarnos al proyecto político y 

colaborar con el acompañamiento de iniciativas en el área de salud comunitaria y 

soberanía alimentaria.   

Del equipo de ENLACE Tlapa 

Este momento de inserción como ENLACE fue vital porque entendimos más sobre 

la realidad regional, sus actores y las dinámicas tanto a nivel comunitarias como 

de los actores de las organizaciones civiles, sociales y religiosas, y a partir de ello, 

pudimos refrendar la apuesta institucional de continuar con la intencionalidad de 

insertarnos en el territorio aún con los retos que imponía la realidad regional.  

Por tanto, en febrero de 2010 se reforzó el equipo integrando a  otra compañera 

para acompañarnos en el proceso. Sin embargo, en breve se hizo evidente la 

dificultad para integrar un equipo en un territorio con una realidad tan compleja, y 

debido a que la compañera también era externa a la región en menos de dos 

meses se vio imposibilitada a continuar con los trabajos de ENLACE.  

Este proceso implicó reiniciar un proceso de búsqueda de otra persona que se 

sumara al equipo, y en abril de 2010 se integró al equipo el compañero Daniel 

Escobar que era agrónomo egresado de la UAM-X y quien fue un refuerzo 

importante para todo el proceso de apertura regional y en particular para el 

acompañamiento de las iniciativas agroecológicas. Para ese entonces, el equipo 

estaba constituido por dos personas externas a la región y con el apoyo a 

distancia y presencial del Equipo de Coordinación Institucional; si bien éramos un 

equipo reducido, pero con claridad en el compromiso para darle vitalidad al 

proceso de apertura y enraizamiento de ENLACE.  

Es importante resaltar que este periodo de inserción institucional en un nuevo 

territorio con un equipo constituido por personas externas a la región fue muy 



140 

 

intenso porque requirió intentar mantener el equilibrio de las acciones que se iban 

emprendiendo que por un lado, estaban enfocadas en el “hacia afuera” con la 

profundización sobre el conocimiento de la realidad regional y la apertura de 

vínculos de colaboración con actores locales tanto a nivel comunitario como con 

actores de la sociedad civil organizada y actores religiosos; como por el otro lado, 

de las acciones “hacia dentro” que correspondían a la construcción de la propia 

vida institucional, pues en este periodo se requirió definir y elaborar nuestra 

proyección estratégica trienal regional 2010 - 201242 que se construyó a partir de 

las aproximaciones de la realidad que ya se tenían del territorio, y desde donde 

pudimos identificar el puente entre las necesidades y problemáticas de las 

comunidades con las iniciativas que intentaran contribuir desde el propio 

planteamiento de ENLACE a mejorar las condiciones de vida.  

A través de este ejercicio se definieron los ejes temáticos de nuestra acción en la 

región:  

 Estrategias para la Soberanía Alimentaria: este eje que permita impulsar y 
fortalecer aspectos técnicos y organizativos para mejorar la producción orgánica 
agrícola y animal de alimentos, en la idea de generar estrategias para fortalecer el 
autoconsumo e intercambio de productos que mejoren la dieta de las familias. 

 Salud Integral Comunitaria: este eje desde un enfoque de la educación para la 
salud, que permita promover la formación de promotoras/es de salud integral 
comunitaria (incorporando conocimientos y saberes locales) y la integración de 
Comités Comunitarios de Salud Integral. Así mismo, se generaran acciones que 
contribuyan a la sensibilización y conscientización para hacer frente a los 
diferentes tipos de  violencia. Y por último, se contribuirá a reducir los 
determinantes sociales de las enfermedades impulsando a través del saneamiento 
ambiental y el establecimiento de ecotécnias el cuidado de la salud de las familias, 
principalmente de las mujeres y las y los niños.    

 Manejo Comunitario de Recursos Naturales: este eje contribuirá al manejo y 
conservación sustentable de los recursos naturales desde las propias 
comunidades para un manejo integrado principalmente del agua, bosques y suelo 
que contribuya al reordenamiento territorial para un uso racional de los recursos 
(Enlace, 2010).   

 

Este Plan Estratégico Trienal sería nuestro marco de acción de ENLACE en la 

Montaña, si bien se habían delineado campos de trabajo y actividades puntuales 

                                                           
42 En Enlace comúnmente trabajamos con planeaciones trienales que orientan la realización de nuestro trabajo. Estos 
planes enmarcan al conjunto de acciones que cada una de las regiones y la dirección general desarrollan anualmente. 



141 

 

derivadas de cada campo, no significaba que fuera un marco rígido ni lineal desde 

el cual tuviéramos que forzar nuestro acompañamiento comunitario. Al contrario, 

sólo se construyó un marco flexible que nos permitiera en un momento de apertura 

regional no dispersar nuestra acción en múltiples y diversas iniciativas, dado que 

la realidad tenía suficientes problemáticas y necesidades desde las cuales se 

podían tejer iniciativas, pero lo cierto es que estábamos hablando de una región 

con altos índices de marginación y por tanto, nos encontramos con problemáticas 

que rebasaban nuestra capacidad como Organización Civil, pero el análisis interno 

para delinear el Plan nos permitió marcar las coordenadas de la lógica de nuestras 

acciones en la región desde lo posible y en diálogo con las comunidades.    

A su vez, el Plan orientativo fue importante porque nos permitió sentar las bases 

para empezar a construir propuestas de financiamiento para la consecución de los 

fondos financieros que permitieran darle sostenibilidad a cualquier iniciativa que 

decidiéramos acompañar en vinculo comunitario. Por tanto, este periodo también 

tuvo su enfoque en la búsqueda de alianzas de cooperación nacional e 

internacional. Y en donde se construyeron propuestas para la búsqueda de 

recursos; dado el soporte institucional, su trayectoria y presencia ante agencias de 

cooperación se logró generar alianzas de financiamiento con ACSUR - Las 

Segovias de España con un proyecto para dos años, y la Fundación ADO con un 

proyecto anual, pero que juntos representaron los recursos necesarios para darle 

soporte financiero a este importante momento de apertura regional.   

Es así, como se fue tejiendo la perspectiva en la región que nos permitía ir 

avanzando tanto en la construcción de vida institucional como en el proceso de 

relacionamiento multiactoral que en un corto periodo nos permitió como ENLACE 

tener una lectura más cercana de la realidad tanto de las problemáticas como de 

las estrategias de vida que implementan las familias en la región, como a su vez 

de los actores que la caminan, y de las características de los procesos 

organizativos.  

No quiere decir que en este periodo logramos tener todo el conocimiento de la 

realidad, pues ello implica todo un proceso de reconocimiento a través del tiempo, 



142 

 

pero sí fue un periodo muy importante para hacer análisis sistemáticos del 

contexto y de los actores e ir trazando cortes que nos permitieron orientar nuestros 

siguientes pasos como ENLACE y reorientar a tiempo nuestras acciones.  

Así mismo, esta fase fue vital para delinear como ya se mencionó el planteamiento 

institucional de ENLACE Tlapa, desde el cual se irían definiendo las acciones 

como marco de nuestra vinculación comunitaria y a su vez, para generar alianzas 

sociales con la cooperación nacional e internacional para darle viabilidad 

financiera al acompañamiento de las iniciativas.    

Si bien, fue un relacionamiento primario que en la mayoría de los casos más 

adelante no pudieron prosperar, pero es importante reconocer que fue nuestro 

punto de partida que nos dejaron múltiples aprendizajes para entender las 

dinámicas de colaboración en la región y seguir pistas que más adelante nos 

permitieron como ENLACE encontrar respuesta social para construir apuestas 

comunes.  

4.4.  Haciendo camino al andar en La Montaña  

Su característica se enfoca en el proceso de vinculación con actores locales, a 

partir de desplegar acciones puente que se desarrollaron con el fin de tener un 

primer acercamiento con los actores en la idea de lograr un reconocimiento mutuo 

que permita explorar las posibilidades de colaboración en el corto plazo, pero 

sobre todo explorar las posibilidades para el mediano y largo aliento.  

Con ello, las acciones puntuales y temporales son importantes porque nos ayudan 

a apuntalar el proceso organizativo de un actor social, ubicando condiciones 

mínimas de organización colectiva y de interés para desplegar iniciativas de 

carácter más estratégico que vaya profundizando sobre las dimensiones de 

nuestro quehacer e integrando las distintas esferas de la vida campesina.  

Sin embargo, las acciones puntuales no implican para ENLACE necesariamente 

establecer un compromiso de colaboración de mediano y largo plazo si no se 

encuentran condiciones mutuas para colaborar con apuestas más amplias 

(Cuevas, 2010).  



143 

 

Bajo este sentido, a través del impulso de diversas acciones puente con distintos 

actores nos permitió iniciar una nueva fase institucional muy importante porque 

tuvo que ver con la puesta en marcha de nuestro planteamiento institucional en la 

realidad concreta, y con ello, ir construyendo nuestra propia perspectiva de la 

región, a partir de la interrelación directa con los actores locales.  

Para ello, desarrollamos una serie de acciones puente con diversos actores, entre 

ellos: 

- El Bachillerato Marista Champagnat de La Montaña (abril 2010 a abril 2011) 

con quienes realizamos una serie de reuniones con la directiva del Bachillerato y 

acordamos dos momentos para la vinculación, un primer momento desde la 

realización de talleres de diagnóstico sobre la realidad de la Montaña dirigidos a 

las y los estudiantes de tercer grado que fueron  facilitados  por ENLACE, con el 

fin de que nos ayudará como organización a aproximarnos a la realidad a través 

de la narrativa de los jóvenes pertenecientes a comunidades de al menos 8 

municipios de la región. Esta fase de acercarnos a la realidad regional, fue muy 

importante para empezar a palpar desde los testimonios la realidad compleja de 

La Montaña que se vivía cotidianamente por sus habitantes, lo cual nos permitió 

empezar a ampliar nuestra perspectiva. 

El segundo momento de la acción puente fue construir un planteamiento como 

ENLACE para complementar la propuesta metodológica del Bachillerato, cuya 

intención era la formación y profesionalización que reciben las y los jóvenes desde 

el Bachillerato para potenciar sus capacidades en la relación que se establezca 

entre teoría y práctica para que se puedan tejer vínculos con los problemas del 

entorno social, para reflexionar sobre ellos, y construir alternativas posibles. Esta 

segunda fase del momento de vinculación ya no prosperó  porque hubo cambio en 

la dirección y en parte de la planta docente que estaba interesada en construir 

junto con ENLACE un planteamiento de esta naturaleza que contribuyera con la 

formación de las y los estudiantes, sin embargo,  con el nuevo equipo docente no 

se pudo avanzar y tuvimos que reorientar el vínculo de colaboración hacia nuevas 

posibilidades en el territorio.  



144 

 

- El vínculo que se había perfilado con la Coordinadora Regional de 

Autoridades Comunitarias - Policía Comunitaria era muy alentador y atractivo 

para ENLACE porque era un planteamiento amplio para contribuir al 

fortalecimiento del proyecto político de la organización que hasta ese momento 

había centrado todo su enfoque en la seguridad y justicia comunitaria. El nuevo 

momento que se planteaban como CRAC-PC nos parecía retador porque 

implicaba sentar las bases organizativas para impulsar iniciativas de soberanía 

alimentaria y salud comunitaria que abarcara a las comunidades con presencia de 

la Coordinadora.  

Estuvimos al menos un año y medio (febrero 2010 a julio 2011) participando en 

algunas reuniones microregionales, talleres, foros públicos de la CRAC intentando 

conocer no sólo el nuevo planteamiento para ampliar su dimensión de acción de la 

propia CRAC-PC sino conocer el propio planteamiento de seguridad y justicia que 

desarrollaban en el territorio comunitario de la Costa-Montaña.  

Este periodo nos permitió adentrarnos al conocimiento del proyecto comunitario y 

también pudimos acercarnos a la realidad de comunidades indígenas ñuu´savi 

pertenecientes al municipio de Metlatónoc y Cochoapa el Grande que formaban 

parte de la Casa de Justicia de Zitlaltepec; si bien fue muy importante este 

proceso de reconocimiento local, a su vez empezamos a constatar que no existían  

condiciones organizativas para poder desplegar un proyecto en soberanía 

alimentaria y salud comunitaria que se proponía desde las dirigencias y los  

asesores, y se hacía evidente cuando en la realidad concreta de las comunidades 

no se conocía esta intención y por tanto, no se estaba en la misma sintonía, pues 

básicamente el esfuerzo a nivel comunitario giraba en torno a la seguridad e 

impartición de justicia comunitaria. 

A su vez, en este periodo se empezó a expresar el debilitamiento e indicios de 

tensiones al interior de la organización lo que ha llevado a la CRAC-PC en los 

últimos años ha expresar profundos conflictos, divisiones y fracturas.  



145 

 

Previo a que se desencadenará todo este proceso de fragmentación del tejido 

social de la CRAC-PC como ENLACE definimos que no había condiciones 

organizativas para impulsar las iniciativas a las que se nos había invitado y por 

tanto, nos retiramos de la intención para construir vínculos de colaboración.  

- Un vínculo de colaboración muy importante para ENLACE durante el periodo de 

abril de 2010 a diciembre de 2012 fue el Grupo de horticultores-as de la 

comunidad ñuu´savi de Mini Numa, municipio de Metlatónoc. El vínculo surge a 

partir de la articulación que generamos con el equipo del Área Educativa de 

Tlachinollan, ellos tenía trabajo en la comunidad desde 2008 en el campo de salud 

comunitaria43.  

En febrero de 2010 generamos junto con el equipo de Tlachinollan un plan de 

trabajo colaborativo en donde se ubicó a la comunidad de Mini Numa como parte 

de los esfuerzos organizativos del pueblo ñuu´savi por ejercer su derecho a la 

salud y la alimentación desde el impulso de iniciativas comunitarias.  

Tlachinollan había venido acompañando el esfuerzo para el impulso de la iniciativa 

en Salud Comunitaria, sin embargo, a pesar de los avances que se tenían y del 

interés de la comunidad por fortalecer sus esfuerzos no se había podido 

consolidar el Grupo de promotores(as) de salud y estaba por cerrarse la 

capacitación, en esa coyuntura empezó nuestro proceso de inserción regional 

Tlachinollan nos presentó ante la Asamblea comunitaria en donde compartimos y 

de manera conjunta Tlachinollan, ENLACE y la comunidad miramos la pertinencia 

de acompañar la iniciativa comunitaria en el campo agroecológico para la 

diversificación de alimentos.  

                                                           
43

El trabajo consistía en tres ejes: el primero sobre la formación de un Grupo de Promotores(as) de salud comunitaria que 

llevaban un año capacitándose por parte del equipo de Tlachinollan en alianza con una organización civil llamada Salud y 
Desarrollo Comunitario A.C. (SADEC) con sede en Palenque, Chiapas; el segundo eje desde el establecimiento de 
sanitarios para la prevención de enfermedades; y el tercer eje desde la exigibilidad frente al estado para garantizar el 
acceso a la salud de la población de la comunidad mediante la vigilancia del establecimiento y funcionamiento de una Casa 
de Salud comunitaria.  

 

  



146 

 

Esta iniciativa nació como una actividad puente de ENLACE en vínculo 

colaborativo tanto operativo como financiero con Tlachinollan para fortalecer los 

esfuerzos comunitarios que se venían realizando. La acción fue puntual para el 

acompañamiento técnico y organizativo para el impulso de iniciativas 

agroecológicas que permitieran ampliar el acceso de alimentos sanos para las 

familias. El punto de partida lo centrarnos en las acciones que se podían generar 

desde el subsistema del traspatio campesino y se establecieron huertos integrales 

que comprendía producción de hortalizas, gallineros y árboles frutales.   

Como parte de las primeras experiencias de ENLACE en La Montaña, la iniciativa 

con el grupo de horticultores(as) de Mini Numa fue muy importante porque nos 

permitió tener parte de las primeras vivencias directas con la realidad local y sus 

actores, y desde donde se generaron muchos aprendizajes en el intento por tejer 

apuestas compartidas nos sólo con la comunidad sino en coordinación con otra 

organización civil. 

Por tanto, el proceso dejó distintos logros y aprendizajes: 

- Concordamos con la autoridad comunitaria y el Grupo de horticultores(as) 

para avanzar en el desarrollo de una iniciativa productiva en el que se 

pusieron en juego esfuerzos, intereses, propuestas, y posibilidades de 

acción.  

- Se avanzó con el fortalecimiento de capacidades locales para la producción 

agroecológica de hortalizas que completaban la dieta alimentaria de las 

familias. Este proceso agroecológico fue muy apropiado por la población 

local, más allá del propio Grupo de horticultores(as).  

- Es importante reconocer la importancia que tuvo la articulación de ENLACE 

y Tlachinollan por la posibilidad inicial para emprender acciones de 

complementariedad en una iniciativa común, sin embargo durante el 

proceso de acompañamiento no fue sencillo el camino de coordinación 

debido a las distintas visiones, metodologías de trabajo, modos de ser y 

hacer, lo que generó que más adelante cada organización continuara con 

su propio camino.  



147 

 

- Como ENLACE nos permitió comprender más sobre la realidad comunitaria 

del pueblo ñuu´savi, en donde pudimos acercarnos a las problemáticas y 

necesidades que enfrentaban al ser parte de las comunidades con mayor 

rezago en la región, y así mismo acercarnos a las riquezas socioculturales 

de los pueblos de la lluvia. A su vez, nos permitió conocer y entender la 

dinámica entre las distintas estrategias de vida que implementan las 

familias y comunidades de la Montaña para su subsistencia; y entender los 

modos de ser y hacer en una de las comunidades ñuu´savi que sin ser la 

generalidad nos acercó en la práctica a saber lo que implicaba el trabajo 

local en comunidades de los municipios con más alta marginación en la 

región. 

- Genero muchos aprendizajes como parte del proceso de formación para el 

equipo, y un elemento fundamental fue que pusimos en práctica la 

metodología de ENLACE que aun con que estuviera escrita y probada en 

otras regiones del sur del país era desconocida en la realidad Montañera. 

Por tanto, debido a la realidad en la que mayoritariamente la población es 

monolingüe y analfabeta se instauró en el equipo regional la necesidad de 

incorporar mayormente en los procesos de formación, el uso de gráficos 

(dibujos, mapas, fotografías, imágenes, videos) y dinámicas de juego-

reflexión. Por tanto, esta experiencia fue parte de nuestra escuela que nos 

permitió implementar como principio el enfoque de educación popular 

intercultural que hemos seguido impulsando como parte de las estrategias 

educativas y de fortalecimiento organizativo en la región.  

Aun con los avances que se tuvieron y logros importantes estábamos caminando 

en un contexto complejo en el que intervenían tanto diversos actores (Programa 

de Oportunidades, PESA, Antorcha Campesina, Tlachinollan y ENLACE) con la 

intención de establecer desde sus lógicas trabajos de diverso tipo al interior de la 

comunidad, como distintos factores como los altos índices de migración temporal 

de la población, divisiones comunitarias, débil tejido social y organizativo, y 

presencia de una fuerte cultura asistencial  lo que fue dificultando y diluyendo la 

apuesta organizativa que teníamos como ENLACE.  



148 

 

Al final de nuestra colaboración esta realidad nos empezó a cuestionar sobre 

nuestro propio papel como ENLACE inserto en esa dinámica que desde nuestro 

punto de vista poco estaba favoreciendo en el fortalecimiento del actor 

comunitario, y al contrario consideramos que estaba debilitando su propia 

capacidad para decidir sobre su destino, y en el que se fortalecía la visión de 

asistencia social desde los distintos actores externos.  

Por tanto, en diciembre de 2012 decidimos retirarnos del proceso de manera 

dialogada  con la comunidad dadas las dificultades para que el proceso tuviera 

perspectiva desde otra lógica organizativa en donde se incorporaran elementos 

autogestivos, pero dada la cultura asistencialista en que estaba inserta la 

comunidad fue complejo reorientar el proceso.  

4.5. Tejer como petate. El acompañamiento al proceso organizativo 
“Colectivo Cochiauxochitl” de la comunidad nahua de Mexcaltepec 
II Bellavista, del municipio de Chilapa de Álvarez 

Personas simples, haciendo cosas pequeñas, en lugares poco importantes, consigue cambios 
extraordinarios. Proverbio africano 

 

Son mujeres y hombres del proceso organizativo del Colectivo Cochiuxochitl “Flor 

de Tila” quienes han sido nuestras guías, con su sabiduría nos ayudaron a 

conocer, entender, sentir y vivir más de cerca la dinámica de la vida cotidiana en 

las formas de reproducción social campesina en comunidades nahuas de la 

región.  

Es un proceso organizativo que con su sabiduría, esperanza, determinación y 

alegría nos mostraron que en medio de una Montaña agreste es posible caminar, 

picar piedra y sembrar semilla para que al cierre del ciclo se pueda cultivar la 

milpa que les alimenta material y espiritualmente su vida, y contribuye a su 

reproducción social. De allí, ENLACE hemos ido aprendiendo a caminar y sembrar 

junto a las mujeres y los hombres montañeros sueños y posibilidades de acción 

que influyan de manera favorable en sus condiciones de vida.  



149 

 

Por ello, en este apartado brevemente recuperaré parte del camino andado y 

aprehendido junto con el proceso organizativo del Colectivo “Cochiauxochitl” que 

al día de hoy nos permite reconocer que por el esfuerzo conjunto ENLACE 

Montañero está echando raíces, creciendo, polinizando y empezando a dar frutos 

después de cinco años de picar piedra en medio de La Montaña.        

Las coordenadas de la comunidad Mexcaltepec II Bellavista 

Mexcaltepec II es una comunidad nahua que significa “Cerro del Mezcal”.  

Así nombramos a nuestro pueblo porque antes era una zona donde había muchas 
plantas de maguey de cerro y del cual elaboraban los abuelos el mezcal. En la 
actualidad no existe ni la actividad ni las plantas de maguey (Hernández, 2011)  

Nuestro pueblo es joven, se constituyó en el año de 1975, porque anteriormente 
vivíamos en rancherías, allá bien abajo no había caminos, pero la demanda de la 
educación nos obligó a formar nuestro pueblo aquí arriba, más cerca de la 
carretera (Ramírez, 2011).  

Mexcaltepec II Bellavista es una comunidad del pueblo nahua y cuenta con 890 

habitantes (INEGI, 2010); pertenece administrativamente al municipio de Chilapa 

de Álvarez y como comunidad agraria es anexo a los bienes comunales de 

Hueycantenango. Si bien forma parte administrativamente de la región Centro del 

estado, la comunidad se ubica dentro de los poblados más alejados de la 

cabecera municipal44 y geográficamente se ubica en la parte alta de la Montaña en 

colindancia con municipios propios de esta región, y por tanto, las y los pobladores 

se consideran de la Montaña. 

Al pertenecer a la parte alta de la Montaña alcanza altitudes de hasta 2440msnm 

por lo que su clima predominante es subhúmedo-cálido, y la temperatura varía 

entre los 10ºC a 25ºC. En los meses de noviembre a febrero el clima es muy frío, 

con vientos intensos y llegan constantes heladas que afectan tanto la salud de la 

población, de los animalitos de traspatio como de los cultivos, en particular las 

                                                           
44

 Para llegar a la cabecera municipal de Chilapa de Álvarez desde la comunidad de Mexcaltepec II se lleva un recorrido de 
alrededor de 3 a 4 horas en pasajera. Les queda más cercano el municipio de Atlixtac a 40 minutos, y la propia Tlapa de 
Comonfort a 2 horas.  



150 

 

temperaturas bajas impactan al maíz, el cual es sensible al frío con lo que se 

tiende a afectar el buen crecimiento.   

La temporada de lluvia se presenta en el verano de junio a octubre con 

precipitaciones que oscila en promedio entre 700mm en las partes más bajas y de 

1400 mm en las partes más altas; lo que permite aprovechar esta temporada de 

lluvias para la agricultura de temporal que en general es la siembra de la milpa 

tlacolole y los cultivos complementarios. Sin embargo, paradójicamente cuando es 

muy intensa también llega a afectar fuertemente por un lado a los cultivos, y por el 

otro lado se tienden a generar deslaves que pueden afectar caminos, tierras de 

cultivo y el monte.  

Para llegar a la comunidad de Mexcaltepec II se recorren caminos accidentados 

que van de Tlapa de Comonfort o bien desde Chilapa de Álvarez. La comunidad 

en sí se encuentra en una zona accidentada con barrancas pronunciadas y 

laderas con pendientes de hasta 55%; las condiciones orográficas, aunadas a las 

climáticas favorecen la presencia de diversidad en sus bienes naturales que se 

encuentran en el monte aunque no es una zona propicia para los cultivos. 

El cerro del Mexcaltepec, cerro de Zapotitlan y el cerro Teskistsia son sus tres 

principales cerros con los que cuenta la comunidad y son centros de diversidad 

animal y vegetal, así mismo son espacios sagrados que contribuyen la 

reproducción de la vida material, cultural y espiritual de la comunidad.   

El entorno de los cerros está compuesto con gran riqueza vegetal, animal y de 

nacederos de agua; en cuanto a los nacederos de agua, las y los habitantes de 

Mexcaltepec II identifican que cuentan con 10 nacederos que contribuyen a 

abastecer a las familias de la comunidad45. En general el agua les alcanza para 

todo el año, aunque disminuye en el tiempo de estiaje por la temporada de secas 

que es en abril. 

                                                           
45

 Las fuentes de agua son las siguientes: Amolixtlahuacan, Zaucoyot, Las pilas, Chichicamoloj, Cantubo, Topilahualt, 
Altquisa, Altcuepone, Cuahuiticapan y Axalco. Información compartida en el Taller reconociendo nuestro territorio: agua, 
suelo, agricultura que se realizó en el año de 2014. En dicho taller participaron las y los integrantes del Colectivo productivo 
Cochiauxochitl y fue facilitado por el equipo de ENLACE.  



151 

 

La distancia de las fuentes de agua oscila entre 300 metros y 5 kilómetros y las 

familias puedan acceder a ellas para el consumo doméstico y productivo, sin 

embargo, a pesar de que el agua se considera como un bien colectivo y existen 

acuerdos comunitarios alrededor de su manejo, en algunos momentos se han 

generado fuertes tensiones y problemáticas al interior de la comunidad entre las 

familias por el acceso y disponibilidad al agua en los manantiales que están al 

interior de los terrenos de algunas familias.  

Por otro lado, se cuenta con una diversidad de animales silvestres, entre ellos: 

Antes habían mucho más animalitos, pero nos los hemos ido acabando, y otros ya 
no sabemos por qué ya no se asoman, pero lo que sí hay es el conejo, ardilla, 
zorra, armadillo, culebras, paloma, mapache, tlacuache, comadreja, tuzas, ratón, 
águilas, zopilote, camaleón, correcaminos, golondrina, chachalaca, cuinique, 
ranas, jumiles, sapos, abejas, y en las zonas más altas y tupidas de monte aún 
existen murciélagos, venado, coyote, gato montés, y el tigrillo46.   

En relación al entorno vegetal el 20% del territorio está conservado, el 78% ha 

sido abierto a la agricultura y pastoreo, y únicamente el 2% ha sido restaurado a 

través de reforestación con pino. La vegetación que se encuentra en estos cerros 

es predominantemente de bosque de pino-encino y ocote, y en donde se pueden 

encontrar árboles de Flor de Tila -“Cochiauxochitl”-, la zarzaparrilla, el madroño, 

elite, cedro, y árboles frutales como las manzanas, duraznos, capulines y ciruelos.  

La vegetación si bien en algunas zonas del entorno de la comunidad tiene mucha 

riqueza, existen zonas con alto nivel de degradación ambiental debido a la erosión 

del suelo, la deforestación por los incendios forestales que se dan mayormente en 

mayo por la quema de los tlacololes, la tala inmoderada por parte de las familias 

para el consumo doméstico sin realizar acciones de reforestación, y a su vez, por 

el uso intensivo de agroquímicos y pesticidas para los diversos cultivos que afecta 

fuertemente el entorno ambiental. 

                                                           
46 Esta información fue recabada en un taller de diagnóstico participativo realizado en la comunidad de Mexcaltepec II 
Bellavista en el año de 2012. En este taller participaron mujeres y hombres del Colectivo productivo Cochiauxochitl y fue 
facilitado por el equipo de Tlapa de Enlace, Comunicación y Capacitación A.C.  



152 

 

Sin embargo, a pesar de las problemáticas que enfrentan ciertas zonas cabe 

señalar que en las zonas en donde aún se cuenta con vegetación diversa resultan 

ser sistemas muy importantes porque desde el año de 2005 parte de la población 

de la comunidad ha venido desarrollando un manejo de sistemas nativos cercanos 

a los modelos agroforestales, en donde combinan la vegetación nativa forestal y 

maderable, con la introducción de árboles frutales lo que generan mucha riqueza 

para aumentar la biodiversidad del monte, del suelo y con ello, beneficiar las 

actividades de recolección y agrícola de las familias tanto para completar su dieta 

alimentaria como para generar una parte de sus ingresos económicos47.  

Condición socioeconómica  

Sólo basta llegar a la comunidad para darse una idea de las condiciones de 

marginación en que vive su población.  

Las casas están construidas principalmente con adobe, techos de teja o de lámina 

de cartón o zinc. Los pisos en su gran mayoría son de tierra.  

Las familias tienen en promedio 6 integrantes y en general viven en condiciones 

de hacinamiento, ya que en general cada casa cuenta con dos habitaciones, una 

es la cocina y la otra habitación es el dormitorio. En el 80% de las casas la cocina 

se encuentra dentro de la vivienda, lo cual genera afectaciones para la salud de 

las familias debido a que aún se cocina en buena parte de las familias con el fogón 

de tres piedras y por tanto, están constantemente en contacto directo con el humo 

del fogón, ya sea durante la elaboración de alimentos como para disminuir el frío.  

El 89% de las casas no cuenta con letrinas, lo que genera condiciones insalubres 

tanto al interior como en el entorno de la comunidad con lo que se contribuye a la 

presencia de enfermedades gastrointestinales y respiratorias.  

En la comunidad solo cuentan con una Casa de Salud que sólo tiene servicio el 

día jueves de cada semana, sin embargo existe una alta tasa de enfermedades 

                                                           
47

 En las zonas altas se puede observar la presencia de la milpa con otras especies de árboles frutales, medicinales (flor de 
tila), y maderables (pinos y encinos), este tipo de tejido vegetativo favorece el entorno ambiental y genera nutrientes al 
suelo y bosque (Reyna,2014). 



153 

 

gastrointestinales, respiratorias y de desnutrición que en mayor medida son 

padecidas por las niñas, niños, mujeres y personas en edad adulta. Las 

enfermedades de primer nivel son atendidas desde el núcleo familiar y se atienden 

con medicina tradicional, pero cuando se agudiza la enfermedad en general tienen 

que salir hasta la cabecera municipal de Chilapa o en Tlapa para ser atendidos.   

En cuanto a la educación, en la comunidad se encuentra una escuela de nivel 

preescolar y primaria que son atendidas desde el programa escolarizado de la 

SEP y es asistido por profesorado bilingüe (náhuatl-español).  

Sin embargo, si se desea continuar con los estudios de secundaria o bachillerato 

tienen que salir de su comunidad en busca de un centro educativo en las 

cabeceras municipales de Tlapa de Comonfort, Chilapa de Álvarez o Acatepec, a 

su vez, las familias también recurren a los internados de mujeres y hombres que 

existen en el Estado de México y Jalisco respectivamente. Aunque finalmente las 

posibilidades para poder seguir apoyando a las y los hijos para estudiar son muy 

limitadas y en ocasiones nulas, pues implica tener recursos económicos para 

apoyar el transporte, alimentación, hospedaje  y los gastos propios de útiles y 

uniformes escolares.  

Esta realidad se refleja en que tan sólo el 30% de la población sabe leer y escribir 

aunque el promedio de grado de escolaridad no rebasa el quinto año de primaria; 

sólo el 20%ha concluido la primaria, el 3% ha terminado la secundaria, y el 1% la 

media superior, del nivel licenciatura no se tiene registros.  

Ante esta realidad son las mujeres quienes son las más afectadas para poder 

acceder a la educación en cualquiera de sus niveles por su simple condición de 

género, por ejemplo si logran terminar la primaria es difícil que los padres las 

apoyen para realizar estudios de secundaria y bachillerato por la idea interiorizada 

culturalmente de que las mujeres son para la esfera doméstica y por tanto, se cree 

que es una pérdida de dinero.  

Y es que en general en Mexcaltepec II las mujeres y los hombres aún mantienen 

una idea tradicional del deber ser desde el rol femenino, básicamente desarrollan 



154 

 

sus actividades en la esfera privada y son limitadas las posibilidades de participar 

en la toma de decisiones al interior de la familia y en la comunidad, pues el rol 

preponderante sigue siendo el del varón.  

Sigue permeando fuertemente la estructura patriarcal y por tanto, aún muy 

interiorizadas las relaciones de desigualdad de género, lo que se refleja en la 

presencia del problema de la violencia hacia las mujeres bajo el argumento de su 

validez porque el hombre es quien toma las decisiones en las diferentes esferas 

de la vida cotidiana, por tanto, bajo esta idea se ha naturalizado el uso de la 

violencia como forma de relacionamiento y como medio para resolver los 

conflictos.  

Prácticamente en los casos de violencia contra las mujeres, la autoridad 

comunitaria mantiene distancia y no interviene, lo cual dificulta el acceso a la 

justicia para las mujeres.  

Si bien, se puede hablar de que la violencia contra la mujer y la desigualdad de 

género son  problemáticas sumamente complejas y con poca o nula apertura 

sociocultural para abordarlos directa y abiertamente, es importante que más 

adelante cuando se aborde la experiencia del proceso organizativo del Colectivo 

Cochiauxochitl se ubicará cómo sin ser parte de los ejes estratégicos de los 

trabajos de ENLACE -debido a las condiciones sociales- , sí se ha ido abordando 

la problemática desde un enfoque transversal en los ejes de Soberanía 

alimentaria, salud comunitaria y manejo de los bienes naturales lo que ha 

permitido ir contribuyendo a la sensibilización y conscientización sobre la 

problemática y de la importancia para la reivindicación de los derechos de las 

mujeres, lo que ha venido favoreciendo de manera muy limitada pero importante al 

avance en el cambio de percepción social tanto al interior del Colectivo como de la 

comunidad.     

Y que se puede ubicar cuando a pesar de esta estructura patriarcal en la 

comunidad desde el año 2010 las mujeres poseen voz y voto para participar en las 

Asambleas Generales Comunitarias, es decir, que son tomadas en cuenta para 



155 

 

participar en elegir a las autoridades locales, y poco a poco se va ganando más 

autoconfianza por parte de las mujeres para colocar sus puntos de vista sobre las 

problemáticas, necesidades e intereses que se tienen en la comunidad, a su vez, 

desde esa fecha son consideradas para asumir cargos comunitarios menores 

como son los Comités Comunitarios y asumir cargos al interior de organizaciones 

productivas como es el caso del Colectivo Cochiauxochitl. 

Actualmente existe una organización dentro de la comunidad que se llama 
Cochiauxochitl y en donde poco a poco las mujeres han ido participando en todas 
las actividades, y es que en la organización se anima para que participen las 
mujeres al igual que los hombres (Ramirez, 2011).   

Este avance en la participación de las mujeres en las Asambleas comunitarias 

como parte de las esferas de lo público es muy importante porque no es común en 

todas las comunidades de la región, y ello resulta en que existe mayor apertura en 

las mujeres y en los hombres para ir abriendo más espacios para la participación 

de las mujeres, esto da cuenta de que aún con las estructuras tradicionales está 

habiendo una recomposición al interior de estás para que se tome en cuenta a las 

mujeres como visión complementaria y fundamental para la vida comunitaria.  

En cuanto a los aspectos organizativos y sistemas de cargos comunitarios, 

Mexcaltepec II posee su propia forma de organización interna comunitaria, lo que 

permite darle vitalidad a la reproducción social. En cuanto a los cargos civiles 

cuentan con el Comisario, e segundo Comisario, los Comandantes, los Mayores 

(Consejo de Ancianos), Topiles y Comisiones. Las características de los cargos 

han sido ampliamente descritas en el capítulo uno y en la comunidad se reflejan 

bajo el mismo sentido y significado.  

Aunque es importante señalar que aún es una característica identitaria 

fundamental la vigencia de sus sistemas de normativos y de cargos comunitarios, 

lo que les permite en la vida comunitaria reproducir aspectos organizativos para 

mantener hasta cierto punto la cohesión y el tejido social de la comunidad frente a 

las problemáticas que enfrentan, y ha sido un elemento fundamental para 



156 

 

establecer cualquier iniciativa comunitaria, pues existen principios organizativos 

que propician la sostenibilidad de acciones colectivas.    

Los cargos religiosos también son vividos con mucho respeto, existen ocho santos 

o deidades que son venerados año con año, y cada uno de ellos posee su propio 

mayordomo, y en donde sus fiestas y rituales más importantes son la petición de 

lluvias, Santa Cruz, San Lucas, Día de los difuntos, y la  Semana Santa.  

Al igual que el sistema de organización y cargos comunitarios, las fiestas y 

ritualidades al interior de la comunidad son parte de los horcones identitarios más 

importantes para abonar al arraigo comunitario, pues representa la unidad, la 

solidaridad, alegría, respeto y posibilidades de nutrir la convivencia familiar y 

comunitaria.  

De sus estrategias de vida  

En la comunidad de Mexcaltepec II se cuenta con tres subsistemas 

principalmente, el agrícola, pecuario y forestal, los cuales son trabajados por las y 

los mismos integrantes de las familias, sin embargo son las mujeres quienes 

tienen un papel sobresaliente como ya se abordó en el capítulo dos, pues 

participan en los diversos subsistemas campesinos (vivienda, traspatio, parcela, 

monte) desarrollando múltiples actividades para que se logre gran parte de la 

reproducción social y familiar. En los casos en donde el esposo sale de la 

comunidad para trabajar en otro estado, son las mujeres quienes tienen el papel 

principal muchas veces en detrimento de su salud, aunque en algunos otros casos 

se va posibilitando que su participación en la toma de decisiones al interior de la 

familia vaya tomando más fuerza y ampliándose su capacidad de participación al 

interior de la comunidad en ausencia de su esposo.  

 Al igual que en toda la región la actividad más importante para su sobrevivencia 

es la agricultura de temporal tlacolole con la siembra de la milpa en donde 

intercalan los cultivos del maíz (blanco, negro, rojo y amarillo), frijol (ayocote, pinto 

y delgado) y calabaza o haba; integrándose a éste la agricultura de traspatio en el 

cual siembran jitomate, cilantro, cebolla y rábano. Si bien la milpa es el cultivo más 



157 

 

importante y central de la comunidad, se han identificado dos sistemas de 

policultivo más: la milpa con flor de tila y la milpa intercalada con árboles frutales48 

que son sistemas complementarios que les permite obtener parte de la cosecha 

para el consumo familiar.   

La ubicación de sus parcelas se encuentran en su mayoría a una distancia de una 

hora en la zona alta, y en la zona baja hasta tres horas; el traslado lo realizan 

caminando y resulta complicado estar al pendiente de ellas o realizar manejos 

complicados.  Las dimensiones de las parcelas varían de campesino a campesino, 

pero en promedio van de una a tres hectáreas, y en los últimos años se han 

venido fragmentando debido al crecimiento demográfico, lo que está 

representando un reto para las familias y un riesgo para las nuevas generaciones. 

En la agricultura campesina existe una sabiduría ancestral muy importante no sólo 

en los calendarios, climas, influencia de la luna sino también sobre el tipo de 

cultivos que son más pertinentes dependiendo del tipo de tierras, por ejemplo: 

Existen tres tipos de tierras en la comunidad el tlalxali (tierra con piedra) y allí se 
cultiva el maíz, el frijol negro y la calabaza porque consideran las y los pobladores 
que crece más rápido la milpa, las mazorcas son más grandes y retiene más 
humedad; el segundo tipo de tierra, es el tlaltexoquite (tierra negra) en donde se 
cultiva el maíz, el ayocote y pachayotes, y lo ubican como un suelo que retiene 
mucha humedad y se dan buenas cosechas; y el tercer tipo de suelo es el 
tlalcuemole (tierra amarila) en donde cultivan maíz, pachayote, tamalayotas, 
wuisalotes, frijol negro, nísperos, limones, aguacate, huajes y garbanzo (ENLACE, 
2014)49.  

Si bien, existe una riqueza en cuanto a la sabiduría acumulada y a la diversidad de 

cultivos que pueden existir como parte del sistema productivo, también están 

presentes distintos factores que influyen para no lograr la autosuficiencia 

alimentaria al menos en granos básicos; y es que los rendimientos del maíz en la 

                                                           
48 Los sistemas que presentan en la comunidad tienen variaciones del sistema milpa: (1) los cultivos asociados de maíz y 
frijol principalmente, aunque algunos se intercalan con otros cultivos como la calabaza, haba o incluso con tomate en las 
zonas bajas, (2) monocultivos de tila y frijol; (3) la milpa con árboles de tila, divide el área en dos, una para la milpa y otra 
para los árboles de tila, de los cuales se recolecta su flor para comercializar, y (4) la milpa con frutales donde se intercalan 
con árboles de durazno, capulines, ciruelas y tila (Reyna-ENLACE, 2014) 
49

 Resultados del taller participativo para la elaboración del diagnóstico comunitario sobre la problemática del agua en la 
comunidad, realizado el 11 y 12 de marzo de 2014 en la comunidad de Mexcaltepec II, y en donde participaron las y los 
integrantes del Colectivo Cochiauxochitl y la autoridad comunitaria, fue facilitado por ENLACE.  



158 

 

comunidad varían de los 1173 kg a 2173 kg ha; el del frijol de 195kg ha y la 

calabaza de 197 kg ha anualmente. Y si lo comparamos con el consumo diario 

para una familia de 6 integrantes que es aproximadamente 8 kilos de maíz, por 

tanto, el requerimiento anual de maíz por familia va de 2737 kg por año a 3467 kg 

por año, y de frijol de 360 kg anuales (Reyna, 2014).  

Si bien se puede reconocer que la comunidad está en la media de rendimientos en 

la región, pues en otras zonas no se llega ni a 700kg por ha, también es 

importante señalar que la mayoría de las familias campesinas de la comunidad 

tienen déficit en la producción para alcanzar la autosubsistencia familiar 

anualmente, por lo que se ven en la necesidad de comprar maíz de septiembre a 

enero en tiendas de DICONSA costándoles $225.00 pesos el bulto de 50 Kg que 

les dura aproximadamente 15 días. Dada esta necesidad alimentaria aunada a 

otras básicas de vestido, salud y vivienda es que entran en interrelación las demás 

estrategias de vida campesina para lograr la sobrevivencia anual.  

Uno de los factores que repercute en tener buenas cosechas es que la siembra de 

los sistemas de policultivos se estable sobre suelos delgados, ácidos y fuertes 

pendientes, aunadas a las plagas y enfermedades por lo que comúnmente se trata 

de sistemas deficitarios, a pesar de la gran cantidad de inversión en horas e 

insumos (fertilizantes). 

Otro factor que existe y que forma parte de una de las limitaciones más 

importantes en estos sistemas es el alto costo de los fertilizantes, desde la 

perspectiva de los productores el uso de los fertilizantes químicos50 es una 

estrategia que les ha permitido cubrir parte de su alimentación, sin embargo, 

también se ha convertido en una forma de control por parte de los gobernantes 

siendo cada vez más difícil acceder a ellos por sus altos costos, pues ubican que 

desde que llegaron a las comunidades en los años 80´s hasta ahora han 

                                                           
50

 El sistema agrícola no sólo de la comunidad sino de la región depende de insumos externos como son los fertilizantes 
sintéticos, la forma en la que éstos llegan a la comunidad es por medio de dos vías, la primera es el Estado que por medio 
de un subsidio lleva el fertilizante a cada comunidad de la región y los pobladores deben estar incluidos en la lista, de no ser 
así ellos no pueden acceder a estos fertilizantes; otra forma es comprarlos en el mercado regional, lo que implica que el 
productor deba tener dinero lo que empieza a dificultar el contar con todos los insumos que se requieren para cultivar. Una 
alternativa para poder acceder a los recursos necesarios para la temporada de cultivo es migrar fuera de la región como ya 
se ha abordado ampliamente en el capítulo dos (Reyna, 2014).  



159 

 

incrementado en 5 veces su costo, aunado a que cada vez se identifica la 

dependencia de los suelos para que la producción, pues sin agroquímico es difícil 

que se desarrollen los cultivos.  

Un problema muy serio es en cuanto al uso irracional de los agroquímicos por 
parte de los productores, que debido a que si bien el Estado fue el encargado para 
llevarlos a las comunidades desde los años 80´s hasta ahora, nunca se les asistió 
con técnicos que orientaran sobre la correcta aplicación de los fertilizantes y 
pesticidas, y se ha dejado al entendimiento de los productores, lo cual ha 
generado un uso incorrecto pues no se contempla la dinámica del suelo y su 
relación con el medio ambiente, y por tanto en los suelos no sólo de la comunidad 
sino en la región existen problemas graves en el suelo como la acidez (Reyna, 
2014). 

A su vez, otro problema es el costo, debido a que de acuerdo a los productores del 
Colectivo Cochiauxochitl el gasto anual de la producción de la milpa varía entre los 
6,025 y 9,795 pesos, de los cuales se invierten en fertilizantes entre 4,550 y 5,250 
lo que representa más del 50% del costo de producción en este rubro, lo cual 
obliga a los productores a contar con dinero para poder adquirirlos. El otro gasto 
para la producción de la milpa es el gasto que a veces se hace para el pago de 
jornal que va desde los 850 a los 3,150 por ha que se ocupa en las limpiezas 
intermedias de la milpa y la cosecha (Reyna, 2014). 

Esta situación ha jugado un papel muy importante como movilizador para 

desplegar las iniciativas agroecológicas en la comunidad por parte del Colectivo 

Cochiauxochitl acompañadas por ENLACE, pues ha sido importante buscar 

alternativas que beneficien tanto al medio ambiente, como a la familia por 

consumir alimentos sanos, y contribuir al ahorro de recursos económicos al reducir 

el consumo de agroquímicos del cual hablaremos más adelante.  

Otra estrategia de vida campesina en la comunidad es la producción de durazno 

que es otra fuente para el autoconsumo y de ingresos para las familias, la 

producción que llegan a obtener la venden a 300 pesos por caja en los meses de 

mayo a junio en los mercados regionales de Tlapa o Chilapa, sin embargo este 

ingreso no lo tienen seguro todos los años, ya que los árboles presentan 

alternancia en su producción, además de diversas enfermedades que evitan la 

buena producción para su autoconsumo y venta (ENLACE, 2014).  

 



160 

 

A su vez, la mayoría de las familias tienen cultivo de alcatraz distribuidos en 

espacios pequeños de su parcela donde pasan los pequeños arroyos, ojos de 

agua o donde el agua se encharca, a pesar de que se produce bien la planta de 

ornato, no se tiene el mercado en donde ofrecer y la venden a los compradores 

informales en Tlapa o Chilapa a un bajo precio. Este cultivo presenta una etapa de 

floración amplia de octubre a mayo, en ese periodo las familias llegan a recolectar 

96 docenas, vendiendo a 5.00 pesos por docena, logrando teniendo un ingreso de 

480.00 pesos.  

 

Otro el ingreso que obtienen las familias es por parte de los programas 

gubernamentales, en particular el más importante para ellas es el que obtienen las 

mujeres con el programa PROSPERA el cual les otorga un apoyo de 1000.00 

pesos cada 2 meses y cada hijo(a) reciben una beca de 240.00 pesos. Esta beca 

bimensual les ayuda en el mejor de los casos a poder apoyar a las hijas e hijos 

para que puedan ingresas al kínder y la primaria, a su vez, para la adquisición de 

algunos productos alimentarios y para el uso doméstico (ENLACE, 2014). 

Sin embargo, un aspecto que se ha venido observando con preocupación para 

algunos pobladores es que el dinero no lo invierten en alimentos sanos, sino que 

con la introducción de tiendas la tendencia es la compra de comida chatarra como 

refrescos, papas, galletas, entre otros productos.  

Un aspecto importante que se identifica desde las y los habitantes de la 

comunidad de Mexcaltepec II es que desde que reciben los apoyos del programa y 

han diversificado más sus estrategias de comercialización de productos locales las 

familias enteras han dejado de migrar, pues existen testimonios en donde 

comentan que antes se migraba con la familia de seis meses a un año, ahora 

debido a que las mujeres tienen la condicionante del programa Prospera de pasar 

lista en las actividades programadas cada ocho o quince días (limpieza de la 

comunidad, pláticas, revisiones médicas) al igual que las hijas e hijos en la 

escuela es que han dejado de migrar.  



161 

 

Sin embargo, en el caso de los varones aunque no es la generalidad como en 

otras comunidades de la región siguen migrando como jornaleros a los campos 

agroindustriales del noroeste del país Sinaloa, Sonora y Baja California en algunos 

casos y en otros se van a Nueva York, Florida, Estados Unidos; por otro lado, las 

mujeres a quienes les han quitado la beca de Prospera se ven obligadas a migrar 

por temporadas. 

 La migración en Mexcaltepec II al igual que en el resto de la región es parte de  

las estrategias de vida de las familias, aunque cabe resaltar que no es tan 

extendida en la comunidad como en otras comunidades. De hecho, las y los 

pobladores reconocen que ha venido disminuyendo en los últimos años porque 

han podido observar los efectos negativos que les ha provocado por la avalancha 

de cambios y transformaciones al interior de las familias y la comunidad que 

ponen en tensión la vida comunitaria: 

Se han venido modificando normas, creencias, costumbres, fiestas, formas de 
organización social, cumplimiento de cargos comunitarios y roles establecidos de 
mujeres y hombres, por eso vemos pues que la migración trae dolor (Torres, 
2012). 

A su vez, se considera que conlleva más problemáticas que beneficios, y así lo 
señala un poblador y una pobladora: 

Que se dé cuenta la gente que ciertamente no es un camino bueno pues. Porque 
aquí la familia se descompone. Es bonito, dinero bonito pero ciertamente el camino 
se olvida, quien sabe por dónde ya luego uno anda, perdiendo nuestras 
costumbres. Y es allí donde se descompone…destruye. El que piensa ir, es mejor 
que no vaya y así se los digo en la Asamblea. Ya se fue, pues ya se fue, que 
llegue a ver si no comienza con problemas…que se fue su mujer, se fue su hijo, se 
fue así y se acabó. Porque de la migración de por sí, ese sí destruye. Porque ya la 
familia ya se pone solito y se acaba, y eso es lo que me destruye, me 
descompone, me lastima. Y no nomás pasa a una persona sino pasa a mucha 
gente de aquí por eso ya no queremos la migración aunque traiga dinero (Torres, 
2012) 

Un tu esposo que anda en Nueva York si te manda dinero, te vas a sentir feliz, 
pero si ya regreso con problemas, te vas a sentir mucho tiempo triste. Por eso es 
mejor que toda la familia estén juntos, que nadie de su familia esté afuera, aunque 
sea con chivitos, la milpa y la Cochiauxochitl vamos a salir adelante y así juntos 
nos sentimos felices (Juárez, 2012). 



162 

 

En la vida cotidiana es perceptible que la gente que migra encuentra en el mejor 

de los casos soporte económico para atender ciertas necesidades materiales de 

su familia, sin embargo también se puede ubicar no sólo los cambios visibles a 

nivel identitario (costumbres, fiestas, formas de hablar, de vestir, modos de 

comportamiento) a nivel social con las transformaciones en las formas de 

organizaciones, cargos comunitarios, aumento del alcoholismo, de la violencia 

familiar y comunitaria, y de afectaciones psicoemocionales en la vida de las 

mujeres y hombres. Las afectaciones son múltiples, pero un elemento muy 

importante en la comunidad de Mexcaltepec II es que están empezando a ser 

conscientes de las mismas, y las reflexionan al interior de las familias, entre las 

familias, y también en la Asamblea Comunitaria comparten las experiencias y 

comentan sobre las afectaciones y la necesidad de generar más alterativas al 

interior de su comunidad para no tener que salir de su terruño; este último 

elemento, ha permitido que las iniciativas que se acompañan desde ENLACE en el 

Colectivo Cochiauxochitl tengan también resonancia en las familias desde esta 

realidad en donde está presente la migración, pues se ubica claramente la 

intención de fortalecer los trabajos para no tener que salir de su comunidad. Y así 

lo expresa un integrante del Colectivo: 

A nosotros también nos dan ganas de salir. A veces no tenemos ni para los gastos, 
pero empezamos a pensar bien…si salgo, el trabajo que estamos armando se va a 
ir por abajo. A veces aunque estamos buscando por dónde caminar, estamos 
buscando como le vamos ir avanzando. Cuando iniciamos no sabíamos qué hacer. 
No sabíamos cómo iba a ser el trabajo de Cochiauxochitl y aunque es trabajoso, 
pero lo que se quiere es la participación para que se oiga nuestra palabra más 
lejos. Y sigamos trabajando en qué es lo que queremos? Y qué es lo que tenemos 
necesario? (Hilario, 2012).  

Esta perspectiva nos ayuda a ubicar que si bien la migración ha formado parte 

históricamente de las estrategias de sobrevivencia de las familias montañeras, 

ésta tiene repercusiones poco favorables para la vida de las personas, las familias 

y la vida comunitaria; y es importante reconocer que en algunos núcleos de la 

población local se intenta romper con el circulo de la migración en la medida de las 

posibilidades y generar o fortalecer propias alternativas económico-productivas 



163 

 

para no migrar aunque sus condiciones en comunidad tampoco se logren resolver 

del todo.  

A continuación se muestra un diagrama de flujo en donde se trata de sintetizar las 

dinámicas (de entradas y salidas) de las estrategias de vida campesina de la 

comunidad de Mexcaltepec II que permite ubicar la interrelación de los 

subsistemas que les permite reproducirse socialmente en la vida familiar y 

comunitaria51.  

 

 

Este esquema nos permite ubicar no solo el tipo de estrategia de vida que 

reproducen las familias al interior de la comunidad y de las cuales se ha venido 

describiendo en el mismo apartado sino que también nos permite ubicar la 
                                                           
51

 Este diagrama fue elaborado por Cristian Reyna que se vinculó durante los años 2012 y 2013 a los trabajos 
agroecológicos que venía acompañando ENLACE con el Colectivo Cochiauxochitl de la comunidad de Mexcaltepec II. Por 
tanto, surge como parte de un diagnóstico sobre potencial agroalimentario que estábamos  desarrollamos como ENLACE y 
como parte de su investigación “Intensificación ecológica y calidad de suelo en un agroecosistema Milpa, en una comunidad 
indígena de la Región de La Montaña de Guerrero, que fue presentada en 2014 para obtener el grado de maestro en 
Ciencias Agropecuarias de la UAM-X.    



164 

 

dinámica de los productos que son obtenidos de los diferentes subsistemas y que 

son de uso tanto para el consumo familiar, para el intercambio como para la 

comercialización. Por ejemplo, la comercialización en el mercado regional de 

Tlapa o en comunidades aledañas es de frijol, semillas de calabaza, tomate, frutas 

como el durazno, las flores de alcatraz, y de chayotes y hongos que recolectan en 

el monte. De los animales de traspatio, se llega a comercializar los huevos de 

gallina y en algunos casos de chivos y cochinitos.    

Así, el intercambio y/o comercialización de los productos les permite obtener como 

ya se ha mencionado un ingreso económico aunque no es el único pago, pues la 

comunidad sigue practicando el intercambio como fuente para complementarse de 

los productos que les hacen falta, y del trueque o intercambio de trabajo por 

trabajo, que se da el intercambio de trabajo a cambio de productos o simplemente 

por el hecho del mano vuelta para ayudar y ser ayudado en sus actividades 

agrícolas.  

Por último, una  de las actividades económicas de las familias más importantes 

para generar algunos ingresos es la recolección y venta de la flor de tila 

“Cochiauxochitl”.  

Es importante detenerse un poco para hablar sobre la flor de tila, ya que es una 

planta silvestre con dos especies dentro del territorio: la tila blanca y la tila negra. 

Ambas especies son recolectadas por la mayoría de las y los habitantes de la 

comunidad y de comunidades aledañas, pues su principal uso en los últimos años 

es de carácter comercial y en menos proporción para el autoconsumo familiar.  

La flor de tila históricamente ha sido de gran valor por los diferentes usos que 

tiene, por tanto las y los pobladores rememoran que desde sus abuelas(os) la 

planta se recolectaba principalmente para uso medicinal, pues seca y en té ayuda 

a combatir los resfriados y la tos, es buen calmante de los nervios, ayuda a la 

digestión y disminuir la acidez del estómago, diluye los cólicos y las 

irregularidades de la menstruación, disminuye los problemas del corazón y de 

presión arterial, alivia en los dolores de los hueso, y ayuda a calmar los espasmos 



165 

 

o convulsiones. A su vez, comentan que cuando sienten tristeza en el corazón, se 

corta la flor fresca y se pone directamente en agua de manantial y después de un 

breve tiempo que se deja reposando se huele para respirar su dulzura y después 

se toma, y poco a poco se va calmando la pena del corazón. Este remedio como 

le llaman al día de hoy lo siguen usando. Por tanto, es evidente la importancia que 

tiene la flor de tila para las familias por sus diversos usos tradicionales.     

Los árboles de tila comienzan su floración en los meses de noviembre y diciembre, 

en donde recolectan y se secan52 entre 1-3 bultos de 17 kg para la venta con un 

intermediario que llega hasta la comunidad desde Atlixco Puebla, y les compra a 

26.00 pesos el kilo, el costo del costal de 17kg genera un ingreso de 442.00 

pesos.  

Normalmente se invierte un día completo haciendo la recolección de las flores de 

uno a tres costales. En general lo que se logra recolectar en promedio por familia 

en las dos cosechas anuales de la flor son entre 300 y 700 kg, lo que les 

representa un ingreso de 4,900 y 16,100 pesos respectivamente (ENLACE, 2014). 

Por tanto, es una planta altamente valorada por la comunidad debido a que su 

venta genera un ingreso como parte de la subsistencia familiar, por tanto el valor 

económico que tiene la flor de tila para las familias ha generado que al interior de 

la comunidad reconfiguren parte de sus actividades y prácticas de manejo del 

monte debido a la importancia de conservar la flor de tila y su entorno.  

Antes de que la flor de tila resultara ser una alternativa para obtener un dinerito, 
los terrenos del monte eran sometidos al sistema de cultivo de roza, tumba y 
quema para la agricultura. Con esta práctica la pérdida del monte fue evidente. Así 
estuvimos por varios años, y cada vez se iba tumbando más monte; sin embargo, 
desde hace ya varios años cuando el interés nuestro y varios integrantes de la 
familia y de la comunidad fue de ver a la Cochiauxochitl -Flor de Tila- como parte 
de nuestro sustento familiar fue que decidimos empezar a cuidar el monte y 

                                                           
52

 Antes de vender la flor tiene que pasar por un proceso de secado, el cual no es el adecuado ya que se tiene que hacer 

bajo condiciones de sombra para que no haya una deshidratación rápida y no baje la calidad del producto (Sevilla, 2009), 
sin embargo en la comunidad este proceso de secado lo llevan a cabo con el sol, lo que conlleva un menor precio en su 
venta, ya que la calidad es más baja (Reyna, 2014). 

  



166 

 

empezamos a recuperar las plantas y cuidarlas. Incluso hemos empezado a 
reforestar con otros árboles y con las plantitas de Cochiauxochitl y así hemos ido 
ganando terreno (Hilario, 2014). 

 

A su vez, alrededor de la flor de tila han desplegado acciones organizativas como 

fue la conformación del Colectivo Cochiauxochitl, con el fin de ser un motor de 

fuerza colectiva para generar iniciativas locales que beneficien sus condiciones de 

vida en articulación con otros actores. Así, lo expresa un integrante del Colectivo: 

Debemos de cuidar nuestro bosque porque ahora traemos leña con el burro y si no 
lo cuidamos nuestros hijos les costara trabajo vivir. Hemos aprendido a proteger y 
cuidemos nuestras plantas como la tila “Cochiauxochitl” que es la que se trabajó 
en la comunidad y que nos ayuda a proteger nuestra salud, terrenos, nosotros nos 
apropiamos de nuestros trabajos y debemos de cuidar nuestros terrenos para que 
den más tila para tener un dinerito y para seguir organizándonos en el Colectivo  
juntos para agarrar fuerza (Hernández, 2014). 

Ese fue el motor por el cual el proceso organizativo del Colectivo Cochiauxochitl 

se conformó en 2006 por el interés de un grupo de mujeres y hombres de la 

comunidad de Mexcaltepec II para unirse y buscar apoyos fuera de la comunidad 

con las dependencias gubernamentales y otros actores que pudieran beneficiar 

sus trabajos y con ello, su vida.  

Tejiendo como petate con el proceso organizativo del “Colectivo Cochiauxochitl” 

En el 2008 el Colectivo Cochiauxochitl se logró articular con el Centro de 

Derechos Humanos de La Montaña “Tlachinollan”, quienes desde el equipo del 

Área Educativa del Centro empezaron a acompañar un proceso de diagnóstico 

comunitario para ubicar las fortalezas y potencialidades que tenían al interior de su 

comunidad.  

Tlachinollan junto con el Colectivo Cochiauxochitl después de este proceso de 

diagnóstico delinearon un proyecto en donde ubicaron tres ejes de acción:  

1. El cuidado de la Flor de Tila para su comercialización  



167 

 

2. Cuidado del bosque, a partir del establecimiento de ecotécnias como las estufas 

ahorradoras de leña para disminuir el consumo de leña 

3. Cuidado del medio ambiente y la salud con el establecimiento de sanitarios  

4. Potenciar las actividades de ganadería  

 

Durante dos años (2008-2010) Tlachinollan junto con el Colectivo Cochiauxochitl 

estuvieron se centraron en el primer eje del cuidado de la flor de tila, y realizaron 

una serie de experimentos con la flor que es una planta silvestre para intentar 

domesticarla y con ello, reproducirla y propagarla en el bosque para que en el 

mediano plazo se aumentara la disponibilidad de la misma para su recolección y  

comercialización en mayor escala.  

Después de todo un proceso de experimentación con diferentes técnicas de 

propagación no fue posible ubicar un método adecuado que ayudara a la 

domesticación y reproducción de la planta.  

En 2010 con la llegada de ENLACE a la región de La Montaña y con el vínculo de 

coordinación que habíamos establecido con el Área Educativa de Tlachinollan se 

nos planteó el poder articularnos al proceso organizativo del Colectivo 

Cochiaxochitl para acompañar las iniciativas que se habían perfilado como parte 

de su proyecto como Colectivo.  

En marzo de 2010 el equipo de Tlachinollan nos presentó a ENLACE con las y los 

integrantes del Colectivo que en ese momento eran 8 personas mayoritariamente 

varones; a partir de ese momento se estableció un vínculo de colaboración que 

inició su relacionamiento, a través del impulso de una acción puente y temporal 

que fue acompañar desde nuestro programa operativo de Salud Integral 

Comunitaria la iniciativa del cuidado del medio ambiente, a través de talleres 

participativos de educación ambiental comunitaria desde un enfoque de género y 

el establecimiento de estufas ahorradoras de leña con metodología de campesina-

o a campesina-o para contribuir al cuidado de la salud de las familias, 

principalmente de las mujeres y las niñas y los niños, y el cuidado del medio 

ambiente, en particular del bosque.   



168 

 

Esta iniciativa se desarrolló de marzo a noviembre de 2010, y fue una actividad 

puntual, pero importante porque nos permitió iniciar en el proceso de 

reconocimiento mutuo y con ello, empezar a tejer la confianza por un lado entre 

ENLACE y el Colectivo Cochiauxochitl, y por el otro lado autoconfianza de cada 

actor de saberse con capacidad para emprender y acompañar una acción 

colectiva desde la participación activa, corresponsable, con buen cumplimiento de 

acuerdos, y con resultados concretos que nos permitieron el inicio del entretejido 

entre ENLACE y el Colectivo para desplegar una apuesta conjunta más adelante, 

pero que en esta primer fase se planteaba sólo desde el impulso de los diferentes 

ejes que habían emanado del proyecto inicial que habían construido junto con 

Tlachinollan.  

Para ENLACE este momento de reconocimiento mutuo fue muy importante porque 

avanzamos en reconocer la realidad comunitaria vivida desde la cosmogonía del 

pueblo nahua con sus propias dinámicas de reproducción social campesina no 

sólo materiales sino culturales con sus riquezas pero también con tensiones sobre 

todo en materia genérica, así mismo a ubicar la presencia y vigencia de elementos 

importantes de identidad, sistemas de organización social, cierta cohesión social, y 

arraigo al territorio; lo que permitió sentar las bases para pensar en renovar y 

refrendar nuestro compromiso como organización.   

Un componente importante para ENLACE en este momento de reconocimiento 

mutuo a partir de la iniciativa puente fue incorporar el enfoque de género en el 

trabajo, a pesar de que era nuestra primer acción como organización decidimos 

incorporarlo a sabiendas de la poca apertura social para abordar abiertamente la 

problemática de desigualdad de género, sin embargo lo integramos no como un 

eje independiente sino como un eje transversal al interior de nuestros programas 

operativos y desde los cuales se fue introduciendo elementos de reflexión sobre 

las problemáticas, necesidades e intereses específicos de las mujeres en donde 

incorporábamos la participación de hombres y mujeres para reflexionar sobre ello, 

a su vez se enfocó en la importancia para fomentar la participación activa de las 



169 

 

mujeres en las reuniones, talleres participativos de educación ambiental y en el 

establecimiento de las estufas ahorradoras de leña.   

El proceso para incorporar el enfoque de género desde el quehacer no fue simple 

y se puede decir que al día de hoy no está resuelto,  pues se ha hecho presente la 

resistencia y tensión genérica que implica abordar y reflexionar abiertamente 

sobre las condiciones diferenciadas que tienen las mujeres y los hombres, y la 

intención de que las mujeres vayan fortaleciendo su autoestima y liderazgo para 

ocupar un espacio en la participación y toma de decisiones. 

Por tanto, ante las resistencias y el reconocimiento de la realidad compleja no sólo 

de la comunidad sino a nivel regional en materia de género y de violencia en 

general y en contra la mujer en particular, nos llevaron a una reflexión en esta fase 

como ENLACE que nos permitieron definir dos rutas en nuestro papel frente a la 

desigualdad genérica y el problema de la violencia que se vivía en la realidad 

cotidiana: por un lado, seguiríamos incorporando el enfoque de género de manera 

transversal en nuestro quehacer con mucha prudencia, sutileza y desde una línea 

más inclusiva, de complementariedad de lo masculino y femenino, y desde la 

unidad que somos, así mismo en donde se intencionara fuertemente la 

revaloración del papel de las mujeres, y no introducir abiertamente la reflexión de 

desigualdad de género que llegara a generar polarización de la brecha genérica; y 

por el otro lado, en esta reflexión definimos que el problema de la violencia en sus 

distintas manifestaciones no lo abordaríamos como organización porque no 

ubicábamos condiciones sociales para hacerlo y dado que tampoco nos sentíamos 

con las herramientas como organización para introducirnos en el complejo 

problema, por ello desde nuestro proceso de inserción hasta al día de hoy no 

hemos ubicado las condiciones para incidir en el problema de la violencia desde 

nuestro quehacer abiertamente, y hemos apostado por el fortalecimiento 

organizativo del tejido social que desde un enfoque de género permita contribuir 

de alguna manera a ir transformando prácticas y modo de relacionamiento.  

Esta reflexión se dio durante y al cierre de la acción puente con el Colectivo 

Cochiauxochitl, y fue muy importante y acertado desde nuestro punto de vista las 



170 

 

decisiones que tomamos como parte de la estrategia de vinculación comunitaria, y 

en particular fue acertado mantener la intención de transversalizar el enfoque de 

género desde ese enfoque de complementariedad  porque al cierre de esta 

primera iniciativa estaba presente un ánimo colectivo importante, con cohesión del 

grupo mixto, y con un particular ánimo en las mujeres para continuar adelante, lo 

que motivó para que invitaran a más compañeras a integrarse al Colectivo.  

En 2011 si bien el vínculo de colaboración con el Colectivo seguía siendo puntual 

para el acompañamiento en el eje del cuidado del medio ambiente con el proceso 

formativo sobre educación ambiental comunitaria y establecimiento de ecotécnias, 

éste se fue profundizando en la medida que iban avanzando los trabajos 

conjuntos, aunado a que el equipo de Tlachinollan iba distanciando su 

colaboración en el eje del cuidado de la Flor de Tila y en el acompañamiento 

organizativo del Colectivo.  

Durante este año el Colectivo ya estaba integrado por 15 personas 

mayoritariamente mujeres, y de manera conjunta fuimos profundizando no sólo en 

la iniciativa de educación ambiental comunitaria para el cuidado de la salud y el 

medio ambiente sino avanzamos en la comprensión de la realidad comunitaria 

desde sus diferentes ámbitos, particularmente en el conocimiento sobre sus 

estrategias de vida en donde se interrelacionan sus distintos subsistemas 

campesinos (vivienda, traspatio, parcela y monte), y acercándonos al 

conocimiento de los principales horcones comunitarios (sistema de cargos, 

sistema normativo, fiestas, identidad, espiritualidad) que daban sostén y arraigo 

para la reproducción social.   

Este proceso fue fundamental porque nos permitió profundizar en la comprensión 

de la realidad, en el reconocimiento mutuo -nuestros modos de ser y hacer-, 

fortaleciendo la confianza, y con ello ir diseñando junto con el propio actor social 

las posibilidades para avanzar en las iniciativas que abonara a la transformación 

de parte de esa realidad.  



171 

 

Para ello, elaboramos distintos diagnósticos comunitarios y trazamos junto con el 

Colectivo el primer Plan Operativo Anual, en donde quedaron plasmados los 

intereses y necesidades del Colectivo para mejorar el cuidado del medio ambiente 

y la salud de las familias que iba en resonancia de nuestro propio planteamiento 

regional como ENLACE. Con el desarrollo del Plan Operativo Anual se permitió 

ubicar los problemas, las causas, las alternativas y construir de manera conjunta 

una ruta para darle posibilidad a la acción mediante las iniciativas de educación 

ambiental comunitaria que tenían responsabilidades claras, tiempos y recursos 

tanto de ENLACE como del Colectivo para implementar la acción colectiva.  

El plan de trabajo permitió, a su vez, acompañar la formación en educación 

ambiental comunitaria, la implementación de ecotécnias como lo fueron las estufas 

ahorradoras de leña y los baños ecológicos secos, y empezar a introducir un 

enfoque de derechos y de fortalecimiento organizativo. Durante el desarrollo de 

este plan se implementó la metodología de planeación participativa con sus fases 

para la implementación, monitoreo, seguimiento y evaluación.   

Durante el proceso aún puntual se estaban fortaleciendo los lazos de confianza, 

corresponsabilidad y se empezaban a construir con más profundidad espacios de 

diálogo, reflexión sobre el sentido de las acciones que se estaban desarrollando 

para aproximarse a la comprensión de los problemas ambientales y de salud, así 

mismo reflexionando sobre los beneficios que se estaban teniendo con las 

iniciativas, y se fueron generando análisis más complejos del impacto de las 

acciones desde donde fueron visibilizándose las interconexiones que estaban 

resultando de las iniciativas del Colectivo y que estaban trastocando de manera 

favorable otras dimensiones de la vida familiar y comunitaria, lo que poco a poco 

fue generando mayor interés, motivación y animo colectivo para seguir impulsando 

las acciones de manera conjunta y de esta manera se fueron abriendo las 

posibilidades para incidir en distintas esferas de la vida familiar y comunitaria.  

Llegar a este proceso nos hizo reflexionar como ENALCE para seguir avanzando 

en el acompañamiento del Colectivo que implicaba desde nuestra metodología de 

vinculación comunitaria pasar de las acciones puente y experimentación a 



172 

 

acciones propiamente de desarrollo del proceso que requería tener bases fuertes 

organizativas por un lado y por el otro que en ENLACE tuviéramos el soporte 

técnico, organizativo y financiero para continuar con el impulso del procesos 

organizativo y seguir contribuyendo a mejorar la vida de las personas y la 

comunidad.  

En este periodo a la par de definir institucionalmente que mantendríamos el 

acompañamiento al proceso organizativo del Colectivo, y en donde refrendamos la 

pertinencia para mantener la presencia de ENLACE en la región, al interior de la 

vida institucional se estaban viviendo momentos críticos de financiamiento que 

dificultaron la continuidad del compañero del equipo Tlapa Daniel Escobar, lo que 

generó ciertos desequilibrios para sortear el conjunto de compromisos 

institucionales. 

Esta situación financiera del conjunto de ENLACE movilizó la reflexión institucional 

para fortalecer las estrategias de gestión que nos permitieran continuar con 

nuestro quehacer para contribuir al cambio social en medio del reto que implica 

darle soporte financiero y de construcción de vida interna para nuestro trabajo de 

acompañamiento.  

Esta situación nos permite reflexionar sobre las implicaciones que conlleva 

acompañar el trabajo del cambio social, pues no sólo tiene que ver con tener 

claridad en el planteamiento estratégico, el soporte ideológico, la metodología, la 

vinculación con actores comunitarios, sino que a su vez y al mismo tiempo implica 

darle vitalidad al andamiaje institucional que requiere construcción cotidiana para 

darle soporte financiero. Es todo un desafío que ha requerido ir generando los 

equilibrios para avanzar en los compromisos hacia afuera con las comunidades 

como con los compromisos hacia dentro de la vida institucional.   

La construcción del Sueño Colectivo del proceso organizativo de Cochiauxochitl  

En 2012 arrancamos el año con la clara intención para el fortalecimiento 

organizativo del Colectivo, desde una apuesta que vislumbraba la posibilidad para 

desplegar iniciativas que apuntalaran en el mediano y largo plazo la autogestión 



173 

 

del territorio en donde se integraran las distintas dimensiones de acompañamiento 

de ENLACE para fortalecer el manejo territorial desde los diferentes subsistemas 

campesinos de la vida familiar y comunitaria.  

Ello requería una apuesta en la que coincidíamos políticamente con el proceso 

organizativo del Colectivo Cochiauxochitl, pero que implicaba como ya se 

mencionó medios materiales y de equipo operativo para el acompañamiento. En el 

arranque del año 2012 se mejoró la situación financiera institucional con la 

renovación de un proyecto institucional que abarcaba a todos los equipos de 

ENLACE con la agencia de cooperación de Pan para el Mundo, lo que permitió por 

un lado, reafirmar el compromiso con el Colectivo Cochiauxochitl en el 

acompañamiento de su proceso organizativo, y por el otro, la necesidad de 

fortalecer al Equipo Tlapa con más integrantes; en este proceso se decidió que era 

importante avanzar en la integración de compañeros(a)s originarios de la región, 

con el fin de que en el mediano plazo el equipo regional estuviera compuesto de 

personas locales y con ello, se logrará enraizar el proyecto de ENLACE desde un 

equipo local.  

En este periodo se fortaleció al equipo núcleo de la región con los ingresos de 

Josafat Catalán originario del pueblo me´phaa, egresado de la Licenciatura de 

Desarrollo Sustentable de la Universidad Intercultural del Estado de Guerrero de la 

Ciénega, quien acompañó los trabajos de ENLACE desde el Programa operativo 

de Soberanía Alimentaria a lo largo de año y medio (2012-mediados de 2013), y a 

su vez se incorporó a la compañera Odilia Alatorre originaria de la región con 

formación de contadora y desde entonces hasta la actualidad (2012-2015) es la 

responsable de la administración regional.  

Sin embargo, ante la creciente demanda en el acompañamiento comunitario tanto 

en Mexcaltepec II con el Colectivo Cochiauxochitl como con el Grupo de 

horticultoras(es) de Mini Numa se debían fortalecer las articulaciones con la 

academia en busca de apoyos en servicio social y voluntariados nacionales e 

internacionales que fortalecieran al equipo nuclear de ENLACE para seguir 

impulsando el acompañamiento a las iniciativas comunitarias.  



174 

 

Se apuntaló la articulación con la academia tanto al interior de la región como 

fuera de ella. Por tanto, se inician los vínculos de colaboración con estudiantes de 

la Licenciatura de Desarrollo Comunitario Integral de la Universidad Pedagógica 

Nacional Unidad Tlapa de Comonfort, y con la Universidad Autónoma 

Metropolitana Unidad Xochimilco, a través del Programa de Investigación 

Interdisciplinario sobre “Desarrollo Humano” en coordinación con el Dr. Carlos 

Cortez. Con las articulaciones se logra que tres compañeros se vinculen al equipo 

de ENLACE para realizar su servicio social y sus prácticas profesionales  

apoyando el proyecto regional.  

Arquímedes Bolito originario de la región del pueblo ñuu´savi y egresado de la 

licenciatura de Desarrollo Comunitario Integral de la UPN-Tlapa, que se integra 

desde 2012 para realizar sus prácticas profesionales, y a partir de 2013 se le invitó 

para incorporarse formalmente al equipo núcleo de ENLACE y permanece hasta el 

día de hoy53.  

También se incorporó Daniel  Gaona de la Licenciatura de Biología de la UAM-X 

para realizar su servicio social54 y estuvo colaborando con el equipo de marzo de 

2012 hasta abril de 2013 con un aporte importante para conocer las características 

de la Flor de tila de la comunidad de Mexcaltepec II. 

A su vez, se integra Cristian Reyna de la Maestría en Ciencias Agropecuarias de 

la UAM-X para acompañar las iniciativas agroecológicas del sistema milpa del 

Colectivo Cochiauxochitl55.    

                                                           
53

 Arquímedes Bolito es originario de la comunidad de San Juan Huexoapa del municipio de Metlatónoc y ha acompañado 
los trabajos que se realizan desde el Equipo de ENLACE Tlapa desde 2012 en la participación de la realización de 
diagnósticos participativos sobre el impacto de la migración en la vida de las comunidades de La Montaña, potencial 
agroalimentario. Desde 2013 se integra formalmente al equipo desde donde ha venido acompañando las iniciativas desde el 
programa operativo de Manejo Comunitario de Bienes Naturales acciones de defensa del territorio, y la organización y 
promoción de los derechos de las y los jornaleros indígenas migrantes.   
54

 Daniel Gaona se involucra en los trabajos del Colectivo Cochiauxochitl para hacer el estudio de “Análisis poblacional de 
la Flor de Tila para su manejo forestal” cuyo objetivo de trabajo se construyó en diálogo con el Equipo de ENLACE y el 
Colectivo Cochiauxochitl y fue: conocer las características biológicas de la flor de tila, así como el ambiente en el cual de 
desarrolla que permita sugerir posibles estrategias de manejo en la comunidad de Mexcaltepec II de Bellavista, mpio. de 
Chilapa de Álvarez 
55 Cristian Reyna desde 2012 se integra al Equipo de ENLACE para realizar sus prácticas profesionales enmarcadas en sus 
estudios de maestría en Ciencias Agropecuarias de la UAM-X.  En dialogo con el Equipo y por interés del Colectivo 
Cochiauxochitl se desarrolló el trabajo de intensificación ecológica y calidad de suelo en un agroecosistema Milpa. Cristian 
Reyna estuvo colaborando desde 2012 hasta 2013 sistemáticamente, y a partir de 2014 ha sido un vínculo con la 
Licenciatura de Agronomía de la UAM-X para allegar a estudiantes y profesores interesados en fortalecer los trabajos de 



175 

 

Así mismo, se incorporó la compañera Mirka Gilbert, antropóloga social de 

nacionalidad Canadiense, quien estuvo apoyando los trabajos de ENLACE como 

voluntaria por año y medio (de 2012 a mediados de 2013); y acompañó los 

esfuerzos para fortalecer la participación de las mujeres en el Colectivo 

Cochiauxochitl y realizó junto con Arquímedes Bolito un diagnóstico participativo 

sobre los efectos dela migración en las comunidades de la región.  

Con esta recomposición del equipo de ENLACE Tlapa se pudo organizar mejor la 

estrategia de vinculación comunitaria en las iniciativas que se estaban 

desarrollando con los actores locales, y a su vez, en esta fase se nutrió la 

dinámica y perspectiva de construcción de equipo, gracias a la propia composición 

interdisciplinaria del equipo, y por la interrelación de personas externas y locales.    

Por otro lado, se encontraba a la par la propia composición del proceso 

organizativo del Colectivo Cochiauxochitl, pues en el arranque del 2012 ya se 

contaba con un grupo de 35 personas, y con la apuesta para hacer un 

planteamiento más amplio y estratégico para mejorar de manera favorable las 

condiciones de vida de las familias y la comunidad. 

Si bien era positivo que el proceso organizativo fuera creciendo e irradiando a más 

personas, empezó a presentarse un reto para nuestro propio acompañamiento 

como ENLACE y nos empezamos a hacer preguntas que tenía que ver con ¿cómo 

se iría contagiando bajo la misma lógica política -orientado a la autogestión-, 

organizativa y técnica a las y los nuevos integrantes del Colectivo?, ¿se tenía que 

detener el avance del proceso y regresar para reproducir toda la construcción de 

reflexiones que ya se había tenido con el grupo fundador y motor de 15 

compañeras y compañeros con quienes habíamos llegado hasta ese momento?, 

¿había que continuar avanzando y que en el camino las y los nuevos integrantes 

se fueran involucrando en el proceso?, ¿cómo resolvíamos metodológicamente el  

proceso de inducción de las nuevas(os) integrantes del Colectivo, cuando  

estábamos ya con una dinámica que avanzaba con compromisos ya establecidos 
                                                                                                                                                                                 
milpa orgánica que se llevan a cabo por parte de los trabajos de ENLACE  en la región. A su vez, actualmente ingresará al 
Doctorado desde el cual seguirá vinculado a los trabajos en agroecología comunitaria que ENLACE acompaña para 
fortalecer las iniciativas campesinas del Colectivo de Cochiauxochitl.   



176 

 

con el Colectivo, y con tiempos y compromisos con las Fundaciones que estaban 

apoyando los trabajos? 

Preguntas que desataron reflexiones que se fueron presentando durante el 

proceso de acompañamiento como parte de la complejidad que se va presentando 

cuando un proceso organizativo empieza a crecer no sólo en número de personas 

sino en alcance del planteamiento Colectivo en una realidad compleja en donde 

están jugando múltiples factores entre ellos la fuerte cultura asistencial.  

Por tanto, el proceso de los nuevos ingresos nos fue rebasando tanto al grupo 

fundador del Colectivo como al equipo de ENLACE, pues no logramos permear 

completamente las bases organizativas y el sentido político del quehacer a las y 

los nuevos integrantes, y se empezó a manifestar un desequilibrio y reto al interior 

del Colectivo que por lado se expresaba con el Grupo fundador desde una 

participación muy presente, consciente, activa y propositiva con una idea clara y 

consistente en el impulso de iniciativas locales que abarcaran varias esferas de su 

vida (cuidado del monte y de la flor de tila, producción de traspatio, mejoramiento 

de la salud con el establecimiento de las ecotécnias) incorporando el sentido del 

hacer desde la base de la organización colectiva, con principios de 

corresponsabilidad en el trabajo y disposición de recursos locales para el bienestar 

común y en donde se miraba a ENLACE como un aliado para avanzar en sus 

apuestas colectivas -y no desde una idea asistencial-.  

 Y en contraposición con algunas(os) integrantes nuevos en donde sólo veían al 

Colectivo como trampolín para acceder a ciertos beneficios materiales como era 

una parte del material para la construcción de las ecotécnias y sin tener un sentido 

de trabajo corresponsable ni con el propio Colectivo ni con ENLACE, esto generó 

cierta fricción en la dinámica del Colectivo, pues el desequilibrio de visiones se 

hacían presente y la manifestaban algunos integrantes con cierta apatía en su 

participación, en el desinterés para el trabajo colectivo, dudas del por qué se 

planteaba la importancia de reflexionar sobre las problemáticas y las alternativa 

para ir transformando las problemáticas, y negativa ante la participación activa en 

las reuniones de organización, reflexión, planeación y en los talleres participativos.    



177 

 

Esta situación si bien no generó mayor problemática al interior del Colectivo, sí fue 

complejo seguir avanzando con la misma dinámica que se tenía con el grupo 

fundador. Algo importante que aprendimos de este proceso, es que más que 

imponer desde ENLACE nuestra visión de cómo resolver este desequilibrio al 

interior del Colectivo Cochiauxochitl, fuimos dialogando mucho con el Grupo 

fundador sobre esta situación, y ellas y ellos nos sugirieron tener confianza para 

que ellas(os) mismas lo fueran resolviendo. Cabe resaltar que en el Colectivo son 

pocos(as) quienes hablan el castilla, y todo el proceso de acompañamiento ha 

sido mediante el apoyo de traducción-interpretación del náhuatl al español  y del 

español al náhuatl y son ellas y ellos mismos eran quienes nos apoyaban en esta 

traducción.  

Al interior de las reuniones se generaban procesos de reflexión colectiva sobre el 

principio de los trabajos del Colectivo, y el grupo de mujeres y hombres 

fundadores iban exponiendo las razones, los sentidos, los significados del trabajo 

de Cochiauxochitl y del relacionamiento con ENLACE. También como ENLACE 

compartíamos nuestras visiones de la importancia de la organización colectiva y 

de desplegar iniciativas desde el protagonismo de ellas y ellos mismos. 

De este proceso de reflexión que duro varias sesiones, algunas personas 

continuaron en los trabajos y otras personas decidieron no continuar, ya que no 

estuvieron dispuestas a involucrarse a un proceso organizativo que requería 

voluntad, tiempo, participación activa y trabajo para el bien común sin un recurso 

económico a cambio. A partir de ese proceso de reflexión colectiva el grupo se 

mantuvo con 28 integrantes con quienes se siguió avanzando.  

Fue en medio de este proceso de acompañamiento al Colectivo Cochiauxochitl 

aunado a estar viviendo los retiros en los demás procesos en los que también 

estábamos vinculados como ENLACE que en este año tuvimos una reflexión 

interna para  repensar nuestra manera de acompañar los procesos locales, y fue 

que se generaron varias preguntas ¿cómo podíamos fortalecer nuestra práctica 

como ENLACE en medio de una realidad compleja que apuntaba hacia debilitar 

los procesos organizativos y las propias capacidades de autogestión de los 



178 

 

pueblos?, ¿cómo podíamos fortalecer nuestra capacidad para crear y/o fortalecer 

estrategias de sobrevivencia a nivel personal y colectivo en medio de una realidad 

tan compleja y con una cultura asistencial interiorizada?, ¿cómo potenciar las 

propias capacidades de resistencias cotidianas de los actores locales para 

convertirse en sujetos de su propio destino?, ¿era posible pensar en la 

autogestión en comunidades de la Montaña?, ¿era posible pensar la autogestión 

en el caso del proceso organizativo del “Colectivo Cochiauxochitl” en el  mediano-

largo plazo?, ¿a partir de esta nueva fase con el Colectivo Cochiauxochitl, en 

dónde poner los énfasis del acompañamiento?, ¿era posible salir de la visión del 

desarrollo?, ¿cómo involucrar a todas y todos los integrantes de Cochiauxochitl en 

un proceso de reflexión que sentara las bases movilizadoras para avanzar desde 

un mismo punto de partida, pero que no fuera a partir de los problemas y las 

necesidades -pues la realidad rebasa- como lo habíamos venido haciendo?, ¿era 

posible hacer las cosas de otro modo?. 

Por tanto, en este momento del proceso de acompañamiento a la organización del 

Colectivo Cochiauxochitl empezamos a cuestionarnos fuertemente sobre los 

modos de hacer y  las bases desde las cuales se acompañan las acciones para 

avanzar en modos de vida buenos. 

Empezamos este cuestionamiento desde nuestra propia experiencia en el 

acompañamiento de procesos locales que no habían prosperado no sólo porque 

no encontramos condiciones en los actores locales sino por nuestra propia 

capacidad como ENLACE para orientar nuestro planteamiento en medio de una 

realidad compleja trastocada fuertemente por una cultura asistencial y por factores 

que debilitan los tejidos comunitarios.  

En este sentido, se centró nuestro análisis en saber si no estábamos 

contribuyendo a una visión desarrollista en el territorio y tendríamos que dejar de 

centrar la acción e intención en el desarrollo como tal, y tratar de traspasar el ideal 

del desarrollo repensando nuestra acción desde otra perspectiva, en donde se 

involucraran otros horcones para poner en el centro de nuestra acción la sabiduría 

y sueño del corazón de las personas y sus colectivos para que mediante sus 



179 

 

capacidades de reflexión de sí y su capacidad de conversar y concordar imágenes 

de vida fueran los realmente movilizadores de la fuerza de la acción colectiva, 

para luchar en el presente y buscarles posibilidades -factibilidad- para convertirse 

en modos de vida buenos para todos y todas (Berlanga, 2012). Pero, ¿cómo 

hacerlo?, ¿era posible?. 

¿Cómo podíamos aprehender de lo que nos estaban diciendo las y los 

compañeros del Colectivo y desdoblarlo en una nueva manera de concebirnos 

para acompañar el proceso organizativo?. Frente a todas las preguntas no 

teníamos todas las respuestas, pero empezamos a escuchar profundamente la 

voz de las mujeres y hombres del Colectivo, como tal lo expone un integrante: 

Para mi nuestro trabajo es trabajo de amor porque  en el día a día trabajamos para 
alcanzar lo que sueña nuestro corazón y eso nos mueve la esperanza del 
Colectivo Cochiaoxochitl y por eso seguimos juntos “sanzekan tinemi”. Es nuestra 
esperanza de vida porque es trabajar con amor a nosotros mismos, a nuestra 
familia, nuestra comunidad y nuestro monte (Hilario, 2012)  

Cuando nos dejamos trastocar por la cosmogonía de las mujeres y hombres fue 

que nos permitimos contactar con la necesidad de escuchar lo que nos 

compartían, a partir de ello concordar con aquellos elementos que les mueve el 

corazón y da fuerza para seguir adelante en una acción colectiva en medo de un 

contexto adverso. ¿Qué teníamos que escuchar realmente?, ¿en dónde teníamos 

que poner la escucha para explorar aquellas imágenes, deseos, sueños de las 

personas para construir modos de vida buena junto con ellos(as)?, ¿qué teníamos 

que romper para escuchar las imágenes y analogías de la comunidad fundada 

desde los sentires de vida comunitaria frente a los esquemas y conceptos que 

traíamos preconcebidos como ENLACE para decidir hacer algo en común? 

Estas fueron y siguen siendo preguntas que ha generado y seguirá generando el 

proceso de la región, pero que debido a la experiencia que estábamos caminando 

en la Montaña repensamos algunos modos de hacer que nos permitieron 

acompañar no procesos de “desarrollo”, sino acompañar a través de un 



180 

 

intercambio y diálogo los sueños individuales y colectivos de los sujetos para una 

vida buena56. 

Este proceso nos llevó a búsquedas y nos acercamos a la propuesta metodológica 

de la Planeación con Sujeto que ha construido la Alianza Universidad Campesina 

Indígena en Red (UCIRED) que tiene que ver con traspasar la visión del desarrollo 

a la Planeación con Sujeto que implica “del querer a la posibilidad de hacer, como 

proceso de construcción del sujeto colectivo. En donde se propone dejar de hablar 

de desarrollo y dejar de practicar su lógica de intervención, y proponer que los que 

“allí” llegamos a irrumpir una cotidianidad de vida, un modo de relación con el otro, 

con ellos, basar nuestra acción en la escucha y en la capacidad narrativa “entre 

todos” para hablar de lo que nos es común y decidir hacer algo, y preguntarnos 

¿qué queremos todos? (no ellos, los otros, sino nosotros, todas y todos para 

construir una vida digna. Entonces ¿por qué no procurarla a partir de la 

elaboración de imágenes desiderativas que digan los deseos de esa dignidad y 

que muestren los anhelos del querer?” (Berlanga, 2011). 

Se trata entonces de una propuesta metodológica que se ordena desde la idea de 
que las personas y los colectivos en su capacidad de reflexión de sí y de sus 
circunstancias, en su capacidad de elaborar y plantear sus quereres y deseos, y en 
su capacidad de tomar decisiones sobre asuntos que les afectan, ya están allí, ya 
son. El asunto de la intervención debe plantearse, entonces, como organización de 
espacios de encuentro para la conversación, la construcción de narrativas 
compartidas y la toma de decisiones sobre lo que hay que hacer. No se trata, así, 
de “construir” al sujeto, como en el desarrollo, al sujeto del desarrollo, sino de 
impulsar, sostener, animar, espacios públicos de encuentro, y se trata de tener la 
capacidad técnica y cordial de acompañar y facilitar los procesos y concordancia, 
hasta dar lugar a procesos de planificación y de tejido colaborativo entre actores, 
institucionales, tradicionales y/o emergentes en el proceso (Berlanga, 2011). 

  

                                                           
56

Es importante señalar que llegar a este momento también se debió a un proceso de reflexión que tuvimos como ENLACE 

con el equipo de UCIRED, pues fueron quienes llevaron a cabo una evaluación externa al trabajo de ENLACE en 2011, y 
que tras regresarnos sus valoración nos permitimos ambas organizaciones generar un espacio de intercambio sobre 
nuestros modos de hacer y de los cuestionamientos que teníamos alrededor de ellos. Fue a raíz de esa discusión que nos 
compartimos parte de nuestras reflexiones sobre nuestras metodologías de acompañamiento que venían desarrollando.  

  



181 

 

En este sentido en 2012 se generó un espacio de reflexión colectiva con el 

proceso organizativo del Colectivo Cochiauxochitl, a través de talleres 

participativos con la presencia de las y los integrantes del Colectivo y en algunos 

casos de sus familiares. El Colectivo es un espacio plural en composición  

genérica y generacional, pues en él participan mujeres y hombres jóvenes, adultos 

y adultos mayores (los abuelos y abuelas). Aunque es mayor la cantidad de 

mujeres las que participan. Esta pluralidad ha sido un reto para lograr facilitar el 

diálogo entre todas las voces, pero a la vez ha sido muy importante porque los 

diálogos responden a cada visión desde el lugar de vida que ocupan ya sea, como 

mujer u hombre, o sea desde el ser joven, adulto o adulto mayor, y por tanto, ha 

habido mucha riqueza en la construcción de los diálogos e iniciativas.  

El papel de las mujeres ha sido muy importante porque han podido permear con 

su visión el espacio de construcción del Colectivo, han podido posicionarse para 

compartir su perspectiva en el proceso, sus acuerdos, sus desacuerdos, sus 

intereses, necesidades, y en momentos ha sido relevante su papel como 

animadoras del proceso organizativo, para convocar a que siga viva la esperanza 

de seguir trabajando en colectivo. A su vez, su presencia y participación en todas 

las actividades siempre ha sido muy disciplinada y persistente, lo que motiva el 

ánimo colectivo. En este sentido, se reconoce el fundamental papel de las mujeres 

no sólo para la reproducción familiar y social sino al interior de los procesos 

organizativos juega un rol muy importante para la dinamización y fortalecimiento 

de los mismos .  

Por otro lado, también ha estado presente el papel de los liderazgos quienes han 

sido muy importantes sobre todo masculinos pero, también se han ido 

posicionando liderazgos femeninos en la medida en que ha ido avanzando en el 

fortalecimiento de la participación de las mujeres. Los liderazgos están 

representados en los hombres y mujeres fundadoras del Colectivo y han sido 

relevantes y claves porque no sólo han influido de manera favorable sobre el 

Colectivo con su visión, sus aportes y su compromiso desde un imaginario 

colectivo sino que como ENLACE nos hemos apoyado de ellos y ellas para 



182 

 

entender más sobre los modos de estar y de entender las dinámicas al interior del 

Colectivo y de la comunidad, a su vez, en momentos del proceso han sido 

nuestros guías y nos han apoyado en tareas específicas para la organización.   

Así, bajo la composición del Colectivo es que iniciamos una fase de Planeación 

con Sujeto que se desató a través de la realización de talleres participativos con el 

objetivo de conversar entre las y los integrantes del Colectivo para hablar de lo 

que es común y decidir hacer algo juntos(as), a partir de concordar con imágenes 

de vida buena, a través de la construcción gráfica de un “sueño colectivo” en el 

que, a través de aspiraciones se fueran configurando las dimensiones de la acción 

colectiva, y buscarles su factibilidad para la buena vida.  

La intención era tejer, entro todos tejer y ante todo tejer. Tejer elaborando 
concordancias, encontrando intereses compartidos: intentar una base de tejido de 
colectivos que crecen y maduran su capacidad de acordar, de concordar, mirando 
más allá, siempre más allá: al lugar imaginario, que deviene exigencia, de plena 
posibilidad de reproducción de una vida digna para todas y todos (Berlanga, 2011).  

La trascendencia metodológica de este ejercicio es que no se partía como las 

metodologías tradicionales en ubicar las problemáticas y necesidades desde la 

realidad sino desde desplegar un proceso desiderativo, es decir tratando de 

encontrar profundamente los deseos, los sueños e intereses que emanan de la 

visión individual y colectiva. Lo que ayuda a no abrumarse con las problemáticas y 

necesidades y que en ocasiones más que animar generan desaliento por la 

dimensión de las problemáticas y necesidades que en la mayoría de las ocasiones 

rebasan sino este nuevo punto de encaje ayuda a conectarse con el sueño de lo 

que queremos que sea nuestra vida, y el simple hecho de dialogar entre todas y 

todos sobre el sueño del imaginario colectivo de lo que se desea, integra un 

elemento esperanzador que anima y moviliza a la colectividad.  

Son procesos conversacionales para ir conformando/consolidando identidades 
colectivas en torno a imaginarios de vida buena que movilizan. Partiendo no de lo 
que no tengo sino de lo que sí tengo: deseos, querer, sueños (Berlanga, 2011). 

 



183 

 

Por tanto, generamos una ruta metodológica para la planeación con sujeto o 

construcción del sueño colectivo con enfoque de género que consiste en cinco 

momentos57:  

1) Proceso de conversación y concordancia al interior del Colectivo para dibujar el 

sueño común (imágenes desiderativas): Se dirige una visualización en analogía al 

sueño cuando estamos dormidos o despiertos en donde se nos presentan 

imágenes desiderativas de nuestros quereres. Se hicieron dos grupos uno de 

mujeres y otro de hombres en dónde se les invitó a realizar un dibujo grupal en 

donde plasmaran el sueño del Colectivo Cochiauxchitl en cinco años (¿qué nos 

gustaría que pasara de ahora a cinco años?, ¿qué quisiéramos trabajar como 

Colectivo?,¿Qué cambios quisiéramos en nuestra vida familiar y comunitaria?). Se 

genera ese espacio de conversación y concordancia, con el fin de destapar y 

hacer florecer el deseo, el querer, los sueños.  

 2) Proceso de diálogo y escucha para concordar entre todas y todos el sueño 

colectivo en donde se favorece el incorporar todas las visiones: Cada grupo 

presenta su sueño colectivo y se da el intercambio de dialogo ¿Por qué dibujaron 

lo que dibujaron?, ¿qué les significa al interior del grupo y entre los grupos?, 

¿existe resonancia entre los sueños desde la visión de las mujeres y los hombres?  

Por tanto, se recupera la capacidad de reflexionar - sentir sobre nosotros mismos y 
desde la imagen desarrollar la capacidad para empalabrar, de dar significado y 
sentido (Berlanga, 2011).  

A partir de ambas imágenes del sueño se desata un proceso de conversación y 

concordancia entre todas y todos sobre el sueño común de vida buena y se ponen 

en común los deseos de mujeres y de los hombres y se acuerdan en Colectivo 

como imágenes movilizadoras.    

3)  Proceso de co-diseño entre el Colectivo Cochiauxochitl y ENLACE en donde se 

define el campo de posibilidades de la acción colectiva: ordenar y  priorizar los 

                                                           
57 Se inspira esta metodología en la propuesta metodológica de UCIRED de Planeación con sujeto que integra cuatro 
componentes en la estrategia: 1. Procesos de conversación y concordancia entre actores locales, 2. Proceso de planeación 
con sujeto, 3. Fortalecimiento de tejido colaborativo para el codiseño de la acción y 4. Comprensión del sistema de vida 
local y de su articulación y pertinencia a espacios mayores (regional, nacional, global).   



184 

 

ejes de trabajo de lo que sí se puede hacer y etapas de desarrollo del sueño 

colectivo. 

Partimos del sueño que se quiere para irlo ordenando en campos de acción, 

después desde un proceso de diálogo se va priorizando los campos desde las 

posibilidades de acción -de lo que sí se puede hacer-y se ubican las etapas de su 

implementación.  

4) Proceso de factibilidad instrumental de la acción en forma de proyecto 

(objetivos, resultados, actividades) y planes operativos de trabajo (resultados, 

actividades, tiempos, recursos, responsabilidades): de análisis de lo que tenemos 

y no tenemos, de valoración de los recursos.  

Se lleva a cabo el ejercicio de la razón técnica instrumental como potencia que 

logra que la narración no sea sólo posibilidad sino factibilidad eficiente, eficaz en 

su realización para la programación y presupuestación necesaria (Berlanga, 

2011).    

5) Puesta en marcha del plan operativo de trabajo y es la etapa en donde se 

profundiza sobre la comprensión de la vida local: raíces de problemas, 

experiencias y saberes locales, y alternativas para transformar la realidad.  

Este proceso supuso una escucha activa entre todas y todos, y el esfuerzo para el 

reconocimiento de todas las visiones y a partir de ellas, tejer concordancias. 

Nos implicó una aproximación a algo nuevo, que es el cuidado del nosotros, y para 

ello es importante el reconocimiento de la subjetividad que juega un papel 

fundamental en todo el proceso para poder hacer nuestro quehacer desde otro 

modo de ser y hacer:  

 

 

 



185 

 

 Construir Viviendas 

Autogestivas: estufa 

ahorradora de leña, 

baño ecológico seco, 

tanque de agua y casa 

de pollos 

 

 

 

 

                      

 

 

 

 

 

 

 

           

 

 

Esta manera de planear un sueño colectivo generó autoconfianza, motivación y 

fuerza colectiva que ha sido fundamental para encontrar posibilidades para 

concretar un plan de trabajo que se ha venido implementando a partir del 2012 

hasta el día de hoy y que se perfila hacia el mediano plazo. El sueño ha servido 

como hoja de ruta para orientar el proceso de fortalecimiento organizativo del 

Colectivo en la implementación de las distintas iniciativas para la gestión de su 

territorio.  

Y así lo expresan algunas(os) integrantes del Colectivo Cochiauxochitl: 

Lo único que puedo compartir con mis compañeros y compañeras del grupo 
Cochiauxochitl que le echemos ganas para seguir avanzando en los trabajos que 
nos propongamos. Yo soy nuevo integrante y me da mucho gusto que mis 
compañeros estén unidos para que tengamos trabajo y empleo en nuestro pueblo 
(Juárez, 2012). 

EL SUEÑO DE COCHIAUXOCHITL 

Revaloración de 

nuestra identidad y 

espiritualidad 

Fortalecimiento de 

la Organización  

Cochiauxochitl  

Mujeres y hombres 
Producir en 

colectivo: pan, 

abono orgánico 

para hortalizas y la 

milpa 

Manejo 

comunitario de 

bienes naturales: 
agua, bosque y 

suelo 

Apoyar y compartir 

trabajos, saberes, 

experiencias y 

aprendizajes en otras 

comunidades para ser 

una organización Mejorar la 

producción y 

comercialización de 

la Flor de Tila 

Construir una casa 



186 

 

Quiero compartir que me da mucho gusto pertenecer al colectivo Cochiauxochitl y 
les pido a mis compañeros que siempre estemos unidos para que sigamos 
avanzando los trabajos (Ramírez, 2012). 

Yo no he migrado a otros países por eso pido que nos ayudemos en nuestros 
trabajos para desde la comunidad ayudemos nuestro Colectivo (Hilario, 2012).  

Lo que más me gusta vivir en mi pueblo, de estar cerca de mi familia, quiero tener 
felicidad de mi familia, de mis compañeros. Quiero que estemos unidos el 
Colectivo Cochiauxochitl para avanzar pues en nuestro sueño (Torres, 2012). 

A mi estoy feliz porque ya puedo participar y se ha ido quitando la pena, ya no 
tengo miedo de hablar cuando hay mucha gente y me da gusto que vamos a 
seguir trabajando para nuestro sueño (Juárez, 2012).  

Nosotras como las mujeres también podemos participar y queremos que nos sigan 
apoyando los hombres y que nos den la palabra y que cuando no entendemos 
algo que nos digan si ellos lo entienden. Tenemos mucha alegría en el corazón 
porque hemos avanzando pues, y ahora es nuestro propio sueño y vamos a seguir 
avanzando. Nosotras antes teníamos pena ahora ya podemos participar  y es 
bueno que sepan los hombres que nosotras también podemos participar como 
ellos y que nos sigan respetando porque somos iguales (Hernández, 2012).  

Queremos seguir participando todas y todos, y eso nos da ánimo. Queremos que 
crezca más nuestro grupo y ser reconocidos en otros lugares como Cochiauxochitl 
(Nava, 2012).   

Algunos de logros desde el impulso del sueño colectivo hasta el 2015 son:  

- la promoción de la participación activa de mujeres y hombres del Colectivo 

en el impulso de alternativas para mejorar su calidad de vida; 

- la participación y protagonismo de las mujeres al interior del proceso 

organizativo 

- proceso de formación sobre educación ambiental comunitaria, 

establecimiento de ecotécnias: estufas ahorradoras de leña, baños 

ecológicos secos, tanques de ferrocemento para la captación y 

almacenamiento de agua; 

- mejoraría en la capacidad local para la producción de alimentos para el 

autoconsumo desde un enfoque agroecológico en las unidades de 

producción familiar: producción biointensiva en 2 huertos de hortalizas 

colectivos uno a cielo abierto y un microtunel, manejo orgánico de 15 



187 

 

parcelas con sistema milpa (maíz, frijol y calabaza), producción de 4 tipos 

de abonos orgánicos (bocashi, lombricomposta, composta de humanaza -

derivado del baño ecológico seco y abonos verdes), 

- diagnóstico de agua desde un enfoque de microcuenca y establecimiento 

de prácticas de conservación de suelo y agua: curvas a nivel, vivero 

colectivo para la reforestación con especies nativas, establecimiento del 

sistema MIAF (Milpa intercalada con árboles frutales: duraznos, ciruelas, 

manzanas, capulín) y en puerta el cuidado y protección de fuentes agua, y 

acuerdos en Asambleas Comunitarias para la reglamentación del manejo 

de sus bienes naturales bosque, agua y suelo.     

- establecimiento de un horno ecológico de pan. El pan se produce los jueves 

y domingos para el autoconsumo por las familias participantes del Colectivo 

Cochiauxochitl y el excedente lo venden al interior de la comunidad de 

Mexcaltepec II, lo cual representa un ingreso para reinvertir en los insumos 

que se requieren y para un pequeño ingreso familiar.  

- estudio de la caracterización de la Flor de Tila para avanzar en el manejo 

integral para el cuidado, reproducción, secado y comercialización.  

- organizados dos foros de reflexión y análisis sobre soberanía alimentaria 

para reconocer la importancia de la defensa, conservación y producción de 

maíz nativo en articulación con la organización civil Grupo de Estudios 

Ambientales y el Centro de Estudios Ecuménicos 

- un foro comunitario para promover los derechos de las mujeres y en 

particular la participación y el liderazgo de las mujeres en Mexcaltepec II.  

- participación en encuentros e intercambios campesinos en Oaxaca, 

Tlaxcala, Distrito Federal y Morelos.  

- realizados diagnósticos participativos sobre la situación de salud, potencial 

agroecológico, la situación de los recursos naturales en comunidades de 

ambas regiones, el impacto de la migración en la vida de las comunidades.  

-  diseñados y difundidos materiales de sensibilización sobre temas de 

educación ambiental comunitaria y manejo campesino de árboles frutales. 



188 

 

- en 2013 se generó un proceso de fortalecimiento organizativo para sentar 

las bases de la estructura organizativa del Colectivo y se eligió al 

Presidente, Secretaria y Tesorero y dos Vocales, a su vez, se conformaron 

5 Comisiones de los trabajos: Comisión de agroecología (hortalizas y 

milpa), Comisión de abonos orgánicos (cuidado de las lombrices), Comisión 

de la Casa del Pan; Comisión de la Flor de Tila. En 2014 se suma la 

Comisión para el manejo comunitario del agua. A su vez, se generó el 

reglamento del Colectivo58 y consensos sobre la identidad del Colectivo59.  

- Se logra una articulación interinstitucional entre ENLACE y el Grupo de 

Estudios Ambientales A.C. para fortalecer los trabajos del manejo 

comunitario del agua desde un enfoque de microcuenca dada la 

experiencia campesina que ha venido acompañando GEA en la 

microcuenca de Zitlala en comunidades de Chilapa de Álvarez.  

En el año de 2014 el proceso del Colectivo Cochiauxochitl irradia a dos 

comunidades vecinas que se interesan en participar de los trabajos colectivos y 

tanto el grupo de Mexcaltepec II como fundador y ENLACE estuvimos de acuerdo 

y abiertos para expandir el proceso organizativo y poder involucrar a más 

compañeras y compañeros de las comunidades como parte de uno de los campos 

de acción del sueño colectivo.  

Las comunidades se llaman Cuamancingo que está una hora de Mexaltepec II y 

en donde se integran 35 mujeres y hombres, y el Ranchito Amolixtlahuacan que se 

encuentra a 20 minutos, y es una pequeña ranchería con 10 familias que se 

incorporan a os trabajos del Colectivo.  
                                                           
58

 Participación activa en reuniones, talleres y trabajos para avanzar y estar juntas y juntos/ Compromiso parejo/ Trabajo por 
comisiones por gusto e identificación con el trabajo/ Apoyo y solidaridad para ayudarse y no abandonar el trabajo/ Darle 
seriedad a los trabajos y sin forzar a nadie porque la participación es voluntaria / Todas y todos debemos aprendernos el 
reglamento / Hablar abiertamente sobre los trabajos que no convienen / Hablarnos con confianza entre todas y todos / Si un 
integrante del grupo no puede asistir, el compromiso es que venga algún familiar / Estamos en una escuela y por tanto, 
sabemos y somos trabajadores y trabajadoras.      
59

 Cochiauxochitl es mi corazón / nos ayuda a mejorar nuestro bienestar / es vida y salud natural / es buscar ideas de como 
avanzar el camino de la vida de todos / alegría de participar en las reuniones y trabajos / un espacio en donde aprendo 
muchas cosas / un lugar en donde aprendo a trabajar en grupo / un espacio en donde soy feliz / es nuestra esperanza de 
vida / una organización en donde quiero salir adelante / un espacio en donde aprendo a escuchar / un lugar en donde 
aprendo a luchar y salir adelante / un gran apoyo y felicidad / No debemos olvidar que la flor de tila nos organizó para 
trabajar juntos / una organización que tiene historia / un espacio en donde compartimos las palabras y eso nos anima / 
Cochiauxochitl para mi significa mucho porque he aprendido a cuidarlo y gracias a los compañeros que vienen de Enlace 
nos hemos aprendido muchas cosas que nos ayudan a mejorar nuestra vida / es seguir adelante. Palabra expresada de las 
y los compañero del Colectivo Cochiauxochitl expresada en el Taller de fortalecimiento del corazón de Cochiauxochitl que 
se desarrolló en la comunidad de Mexcaltepec II el 14 de febrero de 2013, facilitado por la y los integrantes de ENLACE   



189 

 

En la actualidad el Colectivo Cochiauxochitl tiene presencia en tres comunidades 

nahuas de la región de La Montaña que persiguen un sueño colectivo para la 

buena vida: Mexcaltepec II (pueblo fundador), Cuamancingo y El Ranchito 

Amolixtlahuacan y está conformado por 65 familias campesinas.  

La apertura del trabajo en las dos nuevas comunidades estuvo protagonizada por 

las y los propios campesinos de la comunidad de Mexcaltepec II quienes 

presentaron a su Colectivo Cochiauxochitl, compartieron su sueño, sus trabajos, 

sus logros, sus beneficios y su interés para crecer como Colectivo, a su vez, nos 

presentaron como ENLACE como la organización hermana que acompaña y 

fortalece sus iniciativas comunitarias.   

Tras cinco años y medio como fundadora y coordinadora de la apuesta 

institucional de Enlace en la Montaña, en el segundo semestre de 2014 me retiro 

del proceso del equipo regional del ENLACE Montañero para asumir una nueva 

responsabilidad en el Equipo de Coordinación Institucional de ENLACE en las 

oficinas del Distrito Federal.  

Con mi salida del equipo se integra el compañero Juan Carlos Hernández 

originario de San Miguel Tenextatilollan Zautla, Puebla; egresado de la licenciatura 

de Planeación del Desarrollo Rural en el CESDER. Se integra al equipo núcleo 

para acompañar las iniciativas desde el programa operativo de Soberanía 

Alimentaria.   

Después de un camino sinuoso en este recorrido de los primeros cinco años del 

sueño de ENLACE en La Montaña empezó a echar raíz, empezó a polinizarse y a 

dar frutos.   

Actualmente el equipo regional cuenta con articulaciones de colaboración 

multiactoral con procesos organizativos comunitarios Colectivo Cochiauxochitl, el 

Consejo de Autoridades Agrarias en Defensa del Territorio en contra de las 

mineras; organizaciones civiles como es el Grupo de Estudios Ambientales, el 

Centro de Estudios Ecuménicos, Voces Mesoamericanas Acción con Pueblos 

Migrantes y Frente Indígena de Organizaciones Binacionales; desde la academia 



190 

 

con la carrera de agronomía de la UAM-X, y estudiantes de la UPN-Tlapa; y 

alianza estratégica con fundaciones que contribuyen al soporte financiero de las 

iniciativas comunitarias y de la vida operativa del Equipo con la Fundación 

Gonzalo Río Arronte, Oxfam-México, Fundación CRS, Fundación Scotiabank y 

aporte del proyecto institucional con la agencia de cooperación internacional Pan 

para el Mundo.    

Aun con muchas preguntas sin respuestas, con múltiples retos, pero con la 

certeza de que es posible seguir tejiendo como petate aprendiendo, 

desaprendiendo y reaprendiendo a caminar en dialogo y concordancia con las y 

los campesinos de la Montaña.  

Algunas de los aprendizajes y retos que se ubican durante el proceso de 

acompañamiento al Colectivo Cohiauxochitl son: 

- Es posible aproximarnos a la realidad de las y los campesinos desde los 

espacios informales para conocer cómo viven, cómo lo viven y que les vibra 

en su corazón, para ello el compartir la comida, la milpa, los rituales, las 

fiestas es fundamental.  

- Es necesario desarrollar una capacidad de escucha activa del corazón 

como acompañantes para dejarnos tocar por lo vemos, por lo que 

escuchamos, por lo que sucede, por lo que sentimos para tejer vínculos de 

confianza, de reciprocidad y solidaridad para apuestas conjuntas.  

- Hacer resonancia desde métodos gráficos como el dibujo, las expresiones 

gráficas, las dinámicas de juego y reflexión son fundamentales para 

traspasar las barreras del idioma, de la desigualdad de género y las 

brechas que generan los tecnicismos para fortalecer la organización local y 

el tejido de autoconfianza, aprendizaje mutuo y ánimo colectivo.  

- Reconocer, revalorar e incorporar los propios sistemas de organización 

social y sistemas normativos a las iniciativas colectivas es fundamental para 

no romper o suplir formas y mecanismos propios de organización. 

- Fue importante y clave reconocer e integrar en las dinámicas de 

acompañamiento sus espacios de encuentro como la Iglesia comunitaria, la 



191 

 

milpa, el monte y la casa en donde actualmente es el acopio de la Flor de 

tila como espacios de intercambio y construcción de saberes y 

fortalecimiento de la identidad organizativa.  

- Incorporar la identidad y espiritualidad indígena en las iniciativas colectivas, 

desde donde se hacían rituales para ofrendar el arranque de un nuevo 

trabajo, la petición de lluvia para la milpa, la inauguración del horno de pan, 

el ritual de bienvenida e inauguración de los trabajos en los foros de 

defensa del maíz nativo, entre otras experiencias que permitieron tejer un 

sincretismo espiritual muy importante para la cohesión social del Colectivo y 

fortalecer su identidad colectiva.  

- Fue posible fortalecer la participación de las mujeres y ahora es más 

protagónica y equilibrada debido a la transversalización del enfoque de 

género en todas las actividades del proceso e incluso el ir abriendo 

espacios de reflexión colectiva en materia genérica y foro público al interior 

de la comunidad para abordar la importancia de los derechos de las 

mujeres. A su vez, se ha propiciado debido a que las iniciativas han 

considerado su intereses y necesidades, y en donde se favorece la 

organización de las mujeres y no sólo la de los hombres, los trabajos de 

hortalizas, de producción de abonos orgánicos para la milpa, ecotécnias y 

panadería han ayudado a responder a los intereses propios de las mujeres 

y han afianzado el interés y el compromiso de las mismas.  

- Ha sido importante y clave para el fortalecimiento organizativo del Colectivo 

la presencia y aportes de líderes y lideresas natas para darle fuerza al 

trabajo colectivo.          

- La metodología de planeación con sujeto con enfoque de género desde la 

construcción del sueño colectivo permitió romper con lógicas tradicionales 

que desplegó ánimos colectivos, esperanza, unidad para avanzar en la 

construcción y concreción del imaginario colectivo como identidad.  

-  Es fundamental encontrar un elemento que de identidad, sueño de 

imaginario colectivo y cohesión organizativa, en el caso del Colectivo la Flor 

de Tila juega ese papel.  



192 

 

Retos:  

- Es fundamental darle concreción desde ENLACE a uno de los sueños 

motores del Colectivo que es la domesticación, el manejo integral de la Flor 

de Tila y una estrategia de comercialización que permita mejorar el precio 

de la Flor y por tanto, contribuya a los ingresos de las familias, pues si no 

se fortalece el proceso de comercialización con mejores precios el sentido 

de identidad del Colectivo puede verse mermado.  

- Fortalecer la organización colectiva y de orientación política de la 

construcción del sueño, con el fin de fortalecer la gestión social del territorio 

desde una base de autogestión.  

- El fortalecimiento político-organizativo del Colectivo en las dos nuevas 

comunidades de Cuamancingo y El Ranchito Amolixtlahuacan sin descuidar 

el proceso en Mexcaltepec II y generando espacios de dialogo, intercambio 

y construcción colectiva entre las tres comunidades.  

- Avanzar en la formación de cuadros al interior del Colectivo, con el fin de 

democratizar los liderazgos para no correr el riesgo de que se condensen 

en pocas personas del grupo fundador y a la larga se inhiba el surgimiento 

de más líderes y lideresas.  

- Fortalecer el análisis político del Colectivo desde ENLACE con el fin de 

fortalecer la autogestión e irle ganando lugar a la cultura asistencial.  

 

 

 

 

 

 

 

 



193 

 

Apuntes a modo de conclusión 

A continuación plasmo algunos apuntes a modo de aprendizajes y  retos que han 

ido surgiendo durante el proceso vivido en La Montaña para sembrar el proyecto 

institucional de ENLACE; y que al cabo de cinco años se pueden ubicar aspectos 

que han quedado abiertos incluso a modo de preguntas sin encontrar aún 

respuestas, pero que al menos quedan expuestas con el fin de poder seguir 

animando a nuestra reflexión desde ENLACE sobre nuestro ser y quehacer 

institucional:  

- El planteamiento de ENLACE ha logrado encontrar posibilidades de acción 

en un territorio con una realidad compleja, ¿qué fue lo que logró que se 

produjera la posibilidad de enraizamiento en la región? es importante 

considerar diversos factores que permitieron ir tejiendo una red que fue 

dando posibilidades en medio de los grilletes de la complejidad del 

contexto.  

 

Entre ellos, el planteamiento político, metodológico, identitario de ENLACE 

que es pertinente y vigente ante una realidad actual del mundo campesino 

indígena de La Montaña de Guerrero. La característica de ser un 

planteamiento abierto y flexible ante la realidad a la que se enfrenta 

permitió reconfigurar algunos enfoques y metodologías para hacer sinergia 

con la realidad montañera, lo que fue generando resonancia con los actores 

locales y externos. Sin embargo, es importante mantener la reflexión de 

manera constante y colectiva de nuestro ser y quehacer tiene que ser una 

prioridad en ENLACE para tener la capacidad de irse adaptando y 

reconfigurando ante la realidad que es cambiante. 

 

Ser un equipo que nos identificamos y apropiamos del planteamiento de 

ENLACE y nos comprometimos con el proceso en la región en La Montaña 

permitió darle vitalidad al proceso de apertura regional y de enraizamiento.  



194 

 

Estar presente en la región desde una perspectiva abierta para aprehender 

de lo que no sabíamos hacer en una región nueva, fue fundamental para 

que los procesos organizativos y de articulación que no iban prosperando 

durante el camino no generaran desanimo que llevara a la inmovilización 

sino que al tomarlos desde el aprendizaje que nos iban dejando fueron muy 

reveladores porque nos dieron luces para reflexionar autocríticamente 

sobre lo que teníamos que revisar y reorientar en el caso que era 

indispensable.  

 

Estar presente desde una actitud de escucha, de aprendizaje, de respeto 

ante la realidad a la cual nos íbamos insertando fue fundamental para que 

los actores nos fueran reconociendo y generando lazos de confianza.  

 

Vital tejer relaciones de confianza, apuesta compartida, identidad colectiva 

al interior del equipo de ENLACE, pues es el primer espacio desde donde 

se teje la articulación, la apuesta común y generar lazos de compañerismo, 

solidaridad para caminar bajo un mismo sueño y sostenernos unas(os) a 

otros(as).  

 

La apertura de los actores locales para conocer al ENLACE Montañero que 

estaba llegando y brindarle la confianza fue muy importante para ir 

reconociendo la realidad concreta e ir sentando las bases para la 

construcción de nuestra propia perspectiva de la realidad y de las rutas que 

teníamos que ir tomando para construir vínculos de colaboración estables 

con los actores locales para el acompañamiento de sus iniciativas 

comunitarias para contribuir a la buena vida.  

   

Generar vínculos multiactorales que apostaron en acompañar nuestro 

camino para la apertura y enraizamiento de ENLACE en la región como lo 

fueron organizaciones civiles, sociales, académicos, religiosos, agencias de 

cooperación, y las propias comunidades.  



195 

 

 

- Se requiere priorizar dentro de nuestro quehacer cotidiano como ENLACE 

la extracción de las enseñanzas de las propias experiencias para 

reflexionarlas al interior de nuestros equipos y con ello, ir aprendiendo de lo 

que hacemos, de lo que somos y mejorando nuestro trabajo colaborativo y 

responder de manera más efectiva a los retos de la realidad regional; a su 

vez, es importante seguir abiertas-os para conocer y aprender de la 

experiencia de otros, que debería de ser una actitud permanente para 

aprender y compartir lo que hacemos para generar aprendizajes colectivos 

que nos beneficien para fortalecer lo que hacemos y lo que somos.  

 

- Cómo lograr el equilibrio entre la acción comunitaria y las tareas de 

investigación y sistematización en nuestro quehacer cuando las dinámicas 

de trabajo tienen a rebasarnos en la cotidianeidad. Qué tenemos que dejar 

de hacer o cómo lo tenemos que seguir haciendo para poder enfocar 

tiempo a la acción de la investigación y sistematización que son 

componentes indispensables para fortalecer nuestra acción.  

  

- Es muy importante profundizar en la investigación sobre los subsistemas 

campesinas, sus dinámicas y sus interrelaciones, sus saberes y 

experiencias con el fin de conocer a profundidad lo que configura la vida 

campesina y por tanto, lograr que nuestro aporte sea más efectivo como 

ENLACE.  

 

- ¿Qué papel tenemos frente a la realidad campesina e indígena en el hoy 

como organizaciones civiles? 

 
 

- Es fundamental seguir profundizando sobre la metodología de planeación 

con sujeto o planeación del sueño colectivo, pues si bien se ha delineado el 

sentido, el significado, los momentos y las herramientas para el 



196 

 

acompañamiento es necesario seguir reflexionando colectivamente para 

fortalecer el planteamiento metodológico. A su vez, es indispensable que la 

metodología sea apropiada por el equipo regional de ENLACE para que se 

puede seguir replicando.  

 

- A su vez, como pate del planteamiento metodológico es necesario seguir 

reflexionando sobre las estrategias de acompañamiento a los procesos 

comunitarios. ¿qué tenemos que dejar de hacer y qué tenemos que seguir 

fortaleciendo y/o explorando? Para fortalecer los vínculos de autoconfianza 

con los actores locales, y con ello se construya relaciones de 

compañerismo sólidas para acompañar procesos que caminen hacia la 

autogestión para la reapropiación de los territorios.  

  

- Un reto complejo que guarda un significado específico en la región es ¿qué 

y cómo hacerle frente a los programas asistenciales que fragmentan y 

limitan las capacidades de organización colectiva y el tejido social? ¿Cómo 

hacerle con más efectividad para regresar y fortalecer los principios autogestivos 

cuando desde hace más de 30 años años se ha introducido esa lógica y noción 

asistencial? 

 
- Es necesario fortalecer nuestra profesionalización como equipo 

acompañante de procesos comunitarios en una realidad con cambios 

acelerados y con retos para responder a ella: la violencia, despojo territorial, 

la pérdida de la autonomía alimentaria, la migración, los efectos del cambio 

climático, la narcoproducción.  

 

- Es necesario intencionar y priorizar la politización de cada acción social 

desde un enfoque de derechos humanos para avanzar en el ejercicio sin 

dejar de lado la exigibilidad al gobierno.  

 
- Es fundamental que las iniciativas comunitarias económico productivas que 

se acompañan desde ENLACE puedan ser más efectivas para que puedan 



197 

 

generar ingresos económicos que sean significativos para aportar a la 

economía campesina para atender sus necesidades básicas para que 

realmente resulten ser alternativas viables y sostenibles en el tiempo y por 

los propios sujetos.  

 

- El reto que tenemos como ENLACE para nuestra propia sostenibilidad 

como organización civil que implica no sólo el financiamiento sino darle 

vitalidad a la construcción de vida interna para refrescar nuestros  

planteamientos que nos permitan salir de la inercia del corto plazo. Por 

tanto, un desafío importante que tenemos es crear nuestro propio  proyecto 

político de autogestión desde nuestro ser y quehacer como ENLACE para 

darle sostenibilidad organizativa, política, técnica y financiera en el mediano 

y largo plazo. Y en este reto es vital priorizar la formación de cuadros dentro 

de los equipos para lograr los relevos internos y con ello, la permanencia 

del proyecto político e identitario de ENLACE.  En el caso del equipo 

regional de la Montaña es fundamental avanzar en la consolidación de un 

equipo con una apuesta de mediano plazo y que esté asentado 

mayoritariamente por integrantes locales para seguir renovando la 

permanencia.  

 
- El aprendizaje que hemos tenido en cuanto a las articulaciones en la región 

es que es necesario repensar nuestra percepción sobre la importancia de 

avanzar en complementariedad y no desde la fragmentación y polarización. 

Si algo está muy marcado no sólo en la región sino en el estado de 

Guerrero es la fragmentación del tejido social y que toca hasta a los 

distintos actores que estamos buscando justo enfrentar la fragmentación 

desde iniciativas que quieren fortalecer a los sujetos sociales de la región. y 

¿cómo la vamos a hacer si también nuestra posición es desde la 

separación? Habrá que seguir reflexionando sobre cómo podemos avanzar 

no sólo en la reconfiguración del tejido social al interior y entre las 



198 

 

comunidades sino también en cómo reconfiguramos nuestro tejido como 

actores de la sociedad civil que quiere contribuir a una buena vida.   

 

- ¿Qué papel tomamos frente a la violencia regional? Cuando no existen 

condiciones sociales para darle un abordaje integral y articulado. Es una 

pregunta que seguimos sin resolver como organización en un territorio en 

donde es tan movedizo y enredado para aproximarte a la compresión de la 

problemática. Sin embargo, algo que sí tenemos claro es que tendríamos 

que seguir contribuyendo desde lo que hacemos con las diversas iniciativas 

para fortalecer el tejido social desde un enfoque de unidad.  

 
- Por último, frente a una realidad tan compleja, en donde los niveles de 

conflictividad social, violencia y marginación son muy  altos, como ENLACE 

tenemos que reflexionar para incorporar acciones de autocuidado para 

acompañar cercanamente mediante apoyo psicosocial al equipo de trabajo 

de ENLACE, pues en medio de la dinámica del cumplimiento de los 

compromisos hacia afuera y hacia dentro de la organización sumada a la 

realidad compleja muchas veces en el camino vamos perdiendo de vista 

nuestra individualidad, y poco reconocimiento y prioridad le damos al 

acercarnos para saber cómo están viviendo el sortear una dinámica tan 

compleja y los efectos que eso puede estar generando. En este sentido, un 

reto al interior de ENLACE es cómo integramos como parte del 

fortalecimiento institucional para nuestro quehacer, un componente de 

autocuidado psicosocial como parte de nuestra apuesta política en nuestra 

dinámica cotidiana.  

 

 

 

 



199 

 

Bibliografía  

- Bartra, Armando. 2014. “La defensa del patrimonio y del territorio, signo de los 
tiempos”. Jornada del Campo. En línea: 
http://www.jornada.unam.mx/2014/07/19/cam-defensa.html  

 
- Barrón Antonieta, 1997. “Las Migraciones entre los mercados de trabajo de 

cultivos intensivos en fuerza de trabajo; un estudio comparativo”, ponencia 
presentada en  el Congreso de LASA, Jalisco, México. 

 
- Berlanga, Benjamín, 2011. Planeación con sujeto. Del querer a la posibilidad de 

hacer, como proceso de construcción del sujeto colectivo. Alianza Universidad 
Campesina Indígena en Red-UCIRED. Programa de Consultoría Solidaria. Mimeo, 
México. 

 
- Berlanga, Benjamín, 2012. Memoria del taller planeación con sujeto, realizado con 

integrantes de Enlace, Comunicación y Capacitación A.C de los Equipos 
Regionales de Tlapa, Gro. y Tlaxiaco, Oax. y el Equipo de la Universidad 
Campesina Indígena en Red-UCIRED. Mimeo; Tlaxiaco, Oaxaca, México. 

 
- Canabal, Beatriz, 2001. “Los caminos de la Montaña. Formas de reproducción 

social en la montaña de Guerrero”. Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social. UAM-Xochilco, México. 
 

- Canabal, Beatriz. 2002. “La población migrante de La Montaña de Guerrero y sus 
ámbitos de reproducción social”. UAM – PyV. México 
 

- Canabal, Beatriz. 2003. “Mujeres Indígenas y Democracia. Una primera reflexión 
desde La Montaña de Guerrero”, en Revista de estudios de Género. La Ventana, 
dic, Núm. 018. Guadalajara, México. pp. 210-253 
 

- Canabal, Beatriz. “Mujeres indígenas migrantes: el caso de la región de la 
Montaña  de Guerrero”, México.  
 

- Canabal, Beatriz. 2005. “Estrategias de sobrevivencia en la región de La Montaña 
de Guerrero”. UAM-X. México 
 

- Canabal, B. y Flores, J. 2004. “Organización popular en La Montaña de Guerrero”. 
 

- Chavez, Pío, 2015. “Etnoagronomía del tlacolole: epistemología, diálogo de 
saberes y Kualtsin Chicahualistle en la región Centro-Montaña de Guerrero”, Tesis 
de maestría en Ciencias en Desarrollo Rural Regional, Universidad Autónoma 
Chapingo, México. 
 

- Enlace, Comunicación y Capacitación A.C. 2001. Carpeta de Documentos 
Institucionales, mimeo. México. 



200 

 

 
- Enlace, Comunicación y Capacitación A.C. 2001. Seminario sobre regionalización, 

mimeo. México. 
 

- Enlace, Comunicación y Capacitación A.C-Servicios de Desarrollo y Paz A.C. 
2001. Fundamentos de Desarrollo Local con Perspectiva Regional. Documento de 
reflexión, mimeo, México.  

 
- Enlace, Comunicación y Capacitación A.C, 2009. Informe y perspectivas del 

proceso de exploración de Enlace en la Montaña y Costa Chica de Guerrero, 
mimeo, México. 

 
- Enlace, Comunicación y Capacitación A.C, 2010. Documento del diagnóstico 

“Aproximaciones a la realidad de las Mujeres en la Montaña de Guerrero”, mimeo. 
México. 

 
- Enlace, Comunicación y Capacitación A.C. 2012. Diagnóstico Participativo sobre 

los efectos de la migración en la vida de las mujeres, las familias y las 
comunidades indígenas de La Montaña de Guerrero, mimeo. México. 

 
- Enlace, Comunicación y Capacitación A.C, 2012. Memoria del taller de diagnóstico 

participativo sobre la situación de salud y potencial agroalimentario, realizado en la 
comunidad de Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Alvarez, Guerrero. Mimeo. 
México. 

 
- Enlace, Comunicación y Capacitación A.C. 2013. Memoria del taller de 

fortalecimiento del corazón de Cochiauxochitl, realizado en la comunidad de 
Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez, Gro. Mimeo. México. 

 
- Enlacecc Institución de Asistencia Privada, 2015. Memoria del taller para la 

elaboración de los diagnósticos comunitarios sobre la problemática del agua en las 
comunidades indígenas de  La Montaña de Guerrero. Mimeo, México. 

 
- Grupo de Estudios Ambientales A.C. 2011. “Normas comunitarias indígenas y 

campesinas para el acceso y uso de los Recursos Naturales”. Colección Manejo 
Campesino de Recursos Naturales. México.  

 
- Grupo de Estudios Ambientales A.C. 2012. “Morral Campesino. Hacia una 

Agroecología Comunitaria”. Programa de Sistemas Alimentarios Sustentables. 
México. 
 

- Guerrero en Datos. www.sipaz.org 
 

- Herrera, Edith, 2014. “Los caminos de la resistencia: de La Montaña a la Costa 
Chica” en Jornada del Campo N. 82; México. 
 

- Instituto Nacional de Estadística Geografía e Informática. Censo de Población y 
Vivienda. 2000. México. 
 



201 

 

- Instituto Nacional de Estadística Geografía e Informática. Censo de Población y 
Vivienda. 2010. México. 
 

- Jara, Oscar. 1994. “Para sistematizar experiencias”. Red ALFORJA, Programa 
Regional Coordinado de Educación Popular, San José, Costa Rica. 
 

- López, Cuauhtémoc, 2003. “Entre pizcas y barbechos”, Enlace, Comunicación y 
Capacitación A.C. México. 
 

- López, Cuauhtémoc, 2004. “Un camino común. Dos formas de recorrerlo. La 
experiencia de inserción de Enlace en las regiones Mixteca y Xochimilco”, mimeo, 
México. 

 
- Llano, Manuel. 2014. “Cartografía minera y acceso a la información: ¿qué 

sabemos de lo que no sabemos?”. Jornada del Campo. En línea: 
http://www.jornada.unam.mx/2014/19/cam-minera.html  

 
- Mircea Eliade, Mito y realidad, Fondo de Cultura Económica, México. 

 
- Nemecio, Margarita. 2005. “Migrar o Morir: El dilema de los jornaleros agrícolas de 

La Montaña de Guerrero”. Informe del Centro de Derechos Humanos de La 
Montaña Tlachinollan, Tlapa de Comonfort, Guerrero; México.  

 
- Nemecio, Margarita. 2013. “La Montaña de Guerrero. Tierra de mujeres 

migrantes”. Informe del Centro de Derechos Humanos de La Montaña, 
Tlachinollan, Tlapa de Comonfort, Guerrero; México 

 
- Rangel Claudia. 2001. “Los diversos rostros religiosos en la montaña de Guerrero: 

identidades entre la resistencia y el cambio”, en Canabal, Beatriz “Los caminos de 
la Montaña. Formas de reproducción social en la Montaña de Guerrero”. UAM-X - 
CIESAS - Porrúa 
 

- Reyna, Cristian, 2014. “Intensificación ecológica y calidad del suelo en un 
agroecosistema milpa, en una comunidad indígena de la Región de la Montaña de 
Guerrero”. Tesis de Maestria en Ciencias Agropecuarias, Universidad Autónoma 
Metropolitana-Xochimilco, México. 
 

- Rodríguez, Carlos. 2011.”Territorio y movimiento social. Apuntes sobre la 
construcción sociocultural de la región oriente de la Costa Chica”. UAM-X. México. 
 

- UNESCO. http://www.unesco.org.uy/phi/aguaycultura/es/paises/mexico/pueblo-
nahuas-de-la-montana-de-guerrero.html 

 

 

 



202 

 

Entrevistas y testimonios 

- Bolito, Arquímedes, 2013. Integrante del Equipo Regional de Enlace en Tlapa 
Guerrero, originario de la comunidad de San Juan Huexoapa, municipio de 
Metlatónoc, Guerrero. Entrevista realizada por Ixchel Carrasco. 14 de agosto. 
 

- Bolito, Arquimedes, 2015. Integrante del Equipo Regional de Enlace en Tlapa 
Guerrero, originario de la comunidad de San Juan Huexoapa, municipio de 
Metlatónoc, Guerrero. Entrevista realizada por Ixchel Carrasco. 06 de mayo. 
 

- Cuevas, Jaime, 2010. Director e integrante del Equipo de Coordinación 
Institucional de Enlace y Articulador de los Equipos Tlaxiaco y Tlapa de Enlace. 
Entrevista realizada por Ixchel Carrasco. 13 de marzo. 
 

- Cuevas, Jaime, 2014. Director e integrante del Equipo de Coordinación 
Institucional. Entrevista realizada por Ixchel Carrasco. 07 de septiembre. 
 

- Cuevas, Jaime, 2015. Director e integrante del Equipo de Coordinación 
Institucional. Entrevista realizada por Ixchel Carrasco. 01 de junio. 
 

- Hernández, Aureliano, 2010. Integrante del Colectivo Cochiauxochitl de la 
comunidad Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez, entrevista realizada 
por Ixchel Carrasco el 22 de septiembre. 
 

- Hernández, Isabel 2012. Integrante del Colectivo Cochiauxochitl de la comunidad 
Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez, entrevista realizada por Ixchel 
Carrasco. 14 de noviembre. 
 

- Hernández, Vicente 2014. Integrante y presidente del Comité del Colectivo 
Cochiauxochitl de la comunidad Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez. 
Entrevista realizada por Ixchel Carrasco el 16 de mayo. 
 

- Hilario, Antonio, 2012. Integrante del Colectivo Cochiauxochitl. Entrevista realizada 
por Ixchel Carrasco. 02 de febrero. 
 

- Hilario, Antonio, 2014. Integrante del Colectivo Cochiauxochitl de la comunidad 
Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez, entrevista realizada por Ixchel 
Carrasco.l 24 de junio. 
 

- Juárez, Alberta, 2012. Integrante del Colectivo Cochiauxochitl de la comunidad 
Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez. Entrevista realizada por Ixchel 
Carrasco. 12 de septiembre. 
 



203 

 

- Montealegre, Serafín, 2013. Habitante originario de la comunidad de San Miguel 
Amoltepec Viejo, municipio de Cochoapa El Grande. Entrevista realizada por 
Ixchel Carrasco. 04 de octubre. 
 

- Nava, Onésima, 2012. Integrante del Colectivo Cochiauxochitl de la comunidad 
Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez. Entrevista realizada por Ixchel 
Carrasco. 18 de julio. 
 

- Ortiz, Lorenzo, 2013. Habitante originario de la comunidad de San Lucas, 
municipio de Cochoapa El Grande. Entrevista realizada por Arquímedes Bolito 
González. 04 de octubre. 
 
 

- Ortiz, Mercedes, 2012. Habitante originaria de la comunidad de San  Lucas, 
municipio de Cochoapa El Grande. Entrevista realizada por Arquímedes Bolito 
González. 01 de agosto. 
 

- Paz, Miguel Angel, 2010. Exdirector de Enlace, Comunicación y Capacitación AC. 
Entrevista realizada por Ixchel Carrasco. 22 de marzo. 
 

- Paz, Miguel Ángel, 2012. Exdirector de Enlace, Comunicación y Capacitación AC. 
Entrevista realizada por Ixchel Carrasco. 19 de mayo. 
 

- Paz, Miguel Angel 2014. Exdirector de Enlace, Comunicación y Capacitación AC. 
Entrevista realizada por Ixchel Carrasco. 26 de octubre. 
 

- Ramírez, Mario, 2012. Integrante del Colectivo Cochiauxochitl de la comunidad 
Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez. Entrevista realizada por Ixchel 
Carrasco. 24 de noviembre. 
 

- Torres, Juan, 2012. Integrante del Colectivo Cochiauxochitl de la comunidad 
Mexcaltepec II, municipio de Chilapa de Álvarez. Entrevista realizada por Ixchel 
Carrasco. 16 de febrero. 

 

 


